

# خوبی اور اسلام

خریف قرآن بعض صحابہ و خلفاء راشدین اور اسلام کی جزوں کو ہو کھا کر نے والے ایک گروہ کی نقاپ کشانی

عالم اسلام کو ایک بہت بڑے خطرے سے

اکاہ کرنے والی تہذیک خیز کتاب

کے سامنے ایک لاکھ اپنیوں کام مظاہر

خانہ کتب

تالیف  
ابو بیحان فاروقی

[www.shiaclt.webnode.com](http://www.shiaclt.webnode.com)

ناشر:- اشاعت المعارف ریلوے روڈ فیصل آباد پاکستان



## جملہ حقوق محفوظ

نام کتاب : خمینی ازم اور اسلام

نام مولف : ابو ریحان علامہ ضیاء الرحمن فاروقی شہید

ناشر : ادارہ اشاعت المعارف ریلوے روڈ  
فیصل آباد

قیمت : ۵۰ روپے

طبع اول : گیارہ سو ۱۱۰۰/-

طبع دوم : گیارہ سو ۱۱۰۰/-

طبع سوم : بائیس سو ۲۲۰۰/-

طبع چارم : بائیس سو ۲۲۰۰/-

## انتہائی قابل غور

شمینی صاحب کے عقائد کے مطالعے کے بعد ہر ناظر پر یہ بات واضح ہو جاتی چاہیے کہ شیعہ مذہب اور اسلام دو عیحدہ عیحدہ نظریے ہیں۔ ان کی حقیقتیں اور بنیادیں جدا ہیں۔ اسے عقائد سے لے کر فروعی مسائل تک ہر مسئلہ میں شیعہ کا نظریہ اسلام سے یکسر مختلف ہے۔

کم علمی اور شمینی ازم سے عدم واقفیت اس کے کفر اور زندقہ کو ختم نہیں کر سکتی۔ جس جماعت کا نظریہ تحریف قرآن بعض صحابہ اور تقیہ و متعہ کی غلطیتوں سے اتنا ہوا ہو۔ اسلام کے امینوں، پاسداروں اور عمد زریں اور خلفاء راشدین کے ساتھ عداوت اس کی تحریر کے ہر لفظ سے نپک رہی ہو۔ اسے اسلام اور اہل اسلام کے ساتھ سمجھی کرنا بہت بڑا دھوکہ اور فریب ہے۔ اب وقت آچکا ہے کہ ہم تجاذل عارفانہ اور حکمت و مصلحت کے بت پاش پاش کر دیں اور حقیقت حال کا واشگاف اظہار کریں۔

(ابو ریحان ضیاء الرحمن فاروقیؒ)



# خمینی صاہب کی طرف سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی کامی کا اعلان

"اب تک کے سارے رسول، جن میں حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم بھی شامل ہیں دنیا میں عدل و انصاف کے اصولوں کی تعلیم کے لئے آئے لیکن وہ اپنی کوششوں میں کامیاب نہ ہو سکے، حتیٰ کہ بھی آخرازماں حضرت محمد صلی علیہ وسلم جوانانیت کی اصلاح اور مساوات قائم کرنے آئے تھے اپنی زندگی میں نہ کر سکے وہ واحسہ ہے جو یہ کارناتے انجام دے سکتی ہے اور دنیا سے بد دیانتی کا خاتمہ کر سکتی ہے امام نہدی کی ہستی ہے اور" نہدی موعود حضرت ظاہر ہوں گے"۔

1980ء  
"تغیر حیات" پاکھنڈو، ارگست سسرا

TEHRAN - Imam Khomeini's programming National Television second network delivered yesterday a message marking the 12th death anniversary of the 12th Imam, Ali-Zayn al-Abidin, the Imam of the entire human race.

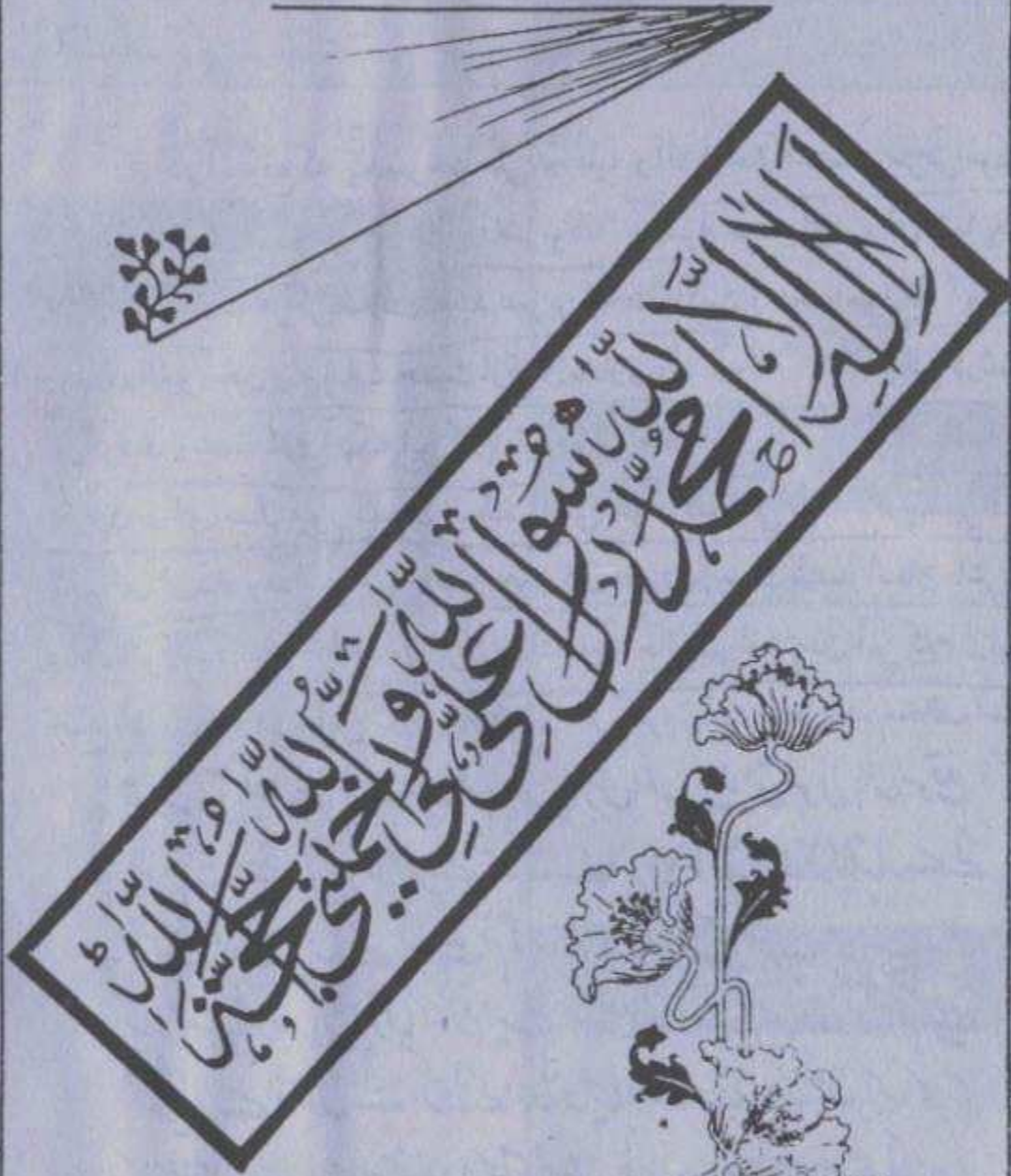
"Imam Zayn will bear the message of social justice for transforming the entire world, a task that even the Holy Prophet Muhammad was not wholly successful in achieving", Imam Khomeini said.

The celebration for our Holy Prophet is the greatest for us, the celebration for the Imam Zayn is the greatest for all humanity. I cannot call him a prophet because he was more than that. I can't call him a saint because there is no second in the Islam declared.

TEHRAN NEWS  
25 JUNE 1980

اعلان تہران میڈیو سسرا 1980ء

# ایرانیوں کا کلمہ طیبہ



از ماهنامہ وحدت اسلامی تهران (جون ۱۹۸۳م)

# خیمنی حب کی طرف سے خست ر عمر فاروق پر کفر کا فتویٰ

ستاپ کشف الاسرار ص ۱۱۹ (اصل فوٹو) تفصیل ذر جبریل ۱۳۳

۴. در آن موقع کہ یغمبر خدامی اللہ علیہ وآلہ در حال احتضان و مر من موت  
 یوہ جیع کتیری در محضر مبارک حاضر ہو دنا یغمبر فرمود یا تید برائی شما بک  
 جبری بنویسہ کہ ہر کب خلافات بینہ عزیزین الخطاب گفت (عہجہ، سول اللہ) دا این  
 زو بست را موز خین و اصلح حدیث از قبیلہ مخاری و مسلم و ا  
 تلافی در لطف  
 نظر کر دند و جملہ کدم آنکہ این کلام یا وہ ازاں خطاب یا وہ  
 نعاست و  
 نتیامت برائی مسلم غیور کفایت مبکنده حق خوب قدر دانی۔ اور یغمبر خدا  
 کہ برائی از شاد و هدایت آنہا آئندہ خون دل خورد و زحمت کشید انسان یا شرف  
 دیدار غیر بزمی از روح مقدس این در بالک با جہ حالی پس از شیندن این کلام لذاب  
 خطب از بین دیدار ف دا این کلام یا وہ کہ از اصل کفر و زندقہ ظاهر شدہ مخالف است

ترجمہ: آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر حب مرض الموت لاحق ہوئی اس موقع  
 پر بہت سے لوگ حاضر تھے آپ نے فرمایا کا غذ قلم لاؤ کہ تمہارے لئے  
 ایسی چیزیں گے جس کے باعث تم گمراہ ہو سکو گے، عمر بن خطاب نے  
 کہا، آپ کو ہذا ان ہو گیا، روایت مورخین اور امام بخاری و مسلم جیسے  
 محدثین سے تنقل ہے ان کے العذر میں اختلاف ہے لیکن اس کلام  
 کا معنی وہ ایک ہے یہ سمجھو دہ کلام عمر بن خطاب سے صادر ہوئی ۔۔۔  
 آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سنت تکمیلت میں نہ تھے۔

اس کلام کے سنتے ہی آپ دنیا سے رخصت ہو گئے اور ملکی  
 پہنچو دہ کلام سے آں کا کفر اور زندقہ ظاہر ہو گیا۔

واضح ہے یہ روایت کس تقدیم محدث سے ثابت نہیں ایک غیر مسٹنہ  
 روایت کی بنیاد پر فاروق علیہم السلام پر کفر کا فتویٰ خیمنی حب کی کتنی بڑی جماعت ہے

## فہرست

| عنوانات                                                                                                | صفحہ | عنوانات                                | صفحہ | عنوانات                   | صفحہ                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|----------------------------------------|------|---------------------------|---------------------------|
| عرض مولف                                                                                               | 11   | باب 3                                  | 38   | شیعہ کے عقائد             | شیعہ کے عقائد             |
| تقدیم                                                                                                  | 13   | باب حصہ اول                            | 22   | یہود کی تاریخ             | یہود کی تاریخ             |
| یہود کی اسلام دشمنی کے چند واقعات                                                                      | 26   | باب 2                                  | 29   | شیعہ کا تاریخی پس منظر    | شیعہ کا تاریخی پس منظر    |
| فتح خیبر کے بعد آنحضرت کا احسان عظیم                                                                   | 27   | حضور کی آخری وصیت                      | 30   | شیعہ مذہب کا بانی         | شیعہ مذہب کا بانی         |
| عبد اللہ بن سبائی کارگذاری                                                                             | 32   | ایران کے مجوہ اور سبائیوں کا گذشتہ جوڑ | 33   | تاریخ شیعیت پر اجمالی نظر | تاریخ شیعیت پر اجمالی نظر |
| ذات پاک رب العزت پر ولایت کا قبضہ                                                                      | 36   | شیعی اور تو میں رسالت                  | 46   |                           |                           |
| ذات توحید پاک رب العزت میں شرک و شرکت                                                                  | 38   |                                        |      |                           |                           |
| سیدنا علی کی الوہیت                                                                                    | 38   |                                        |      |                           |                           |
| تخلیق جن و انس کا مقصد خدا کی عبادت نہیں امام کی معرفت ہے۔                                             | 40   |                                        |      |                           |                           |
| ایک رانچی کے بدالے میں ایک لاکھ ناصیبی جننم میں عرش و کرسی پر آسانوں اور حنوت جنم میں ائمہ کا تسلط ہے۔ | 41   |                                        |      |                           |                           |
| وہی زمین کے مالک ہیں آسانوں اور زمینوں کی ہر چیز کے خزینہ دار علی ہیں۔                                 | 43   |                                        |      |                           |                           |
| ذات پاک رب العزت پر ولایت کا قبضہ                                                                      | 45   |                                        |      |                           |                           |
|                                                                                                        |      |                                        |      |                           |                           |

| عنوانات                             | صفحہ | عنوانات                     | صفحہ | عنوانات                            | صفحہ |
|-------------------------------------|------|-----------------------------|------|------------------------------------|------|
| اقامت علی کے اعلان سے حضور کا خوف   | 47   | دوہزار سے زائد روایات       | 58   | باب 5                              |      |
| رسول خدا کامیاب نہیں ہوئے           | 48   | شیعہ اور مسئلہ ختم نبوت     | 60   | رسول خدا مهدی کی بیعت کریں گے۔     | 49   |
| حضرت علیؑ کی توجیہ                  | 50   | امامت ہی فی الحقيقة نبوت ہے | 61   | جنت میں سب سے پہلے علی داخل ہونگے  | 51   |
| شیعہ اور حضور ایک نور سے پیدا ہوئے۔ | 52   | مامت اور تعزیہ داری         | 62   | باب 6                              |      |
| باب 4                               |      | ایران میں شیعہ مذہب کا پہاڑ | 63   | ایران میں شیعہ مذہب کا دوسرا کردار | 64   |
| شیعہ اور قرآن عظیم                  | 53   | حسن بن صباح                 |      | حسن بن صباح                        |      |
| شیعہ کا مذہب                        | 54   | باب 7                       |      | شیعہ کے نزدیک حضرت علی کا قرآن     |      |
| ایک حقیقت                           | 55   | شیعہ کے مختلف فرقے          | 70   | تحريف قرآن                         | 56   |
| شیعہ کے نزدیک حضرت علی کا قرآن      | 57   | سہائیہ                      | 70   | تمہارا قرآن                        | 58   |
| تحريف قرآن                          | 58   | امامیہ اثنا عشرہ            | 71   | امامیہ                             | 59   |
| تمہارا قرآن                         | 59   | کیمانیہ                     | 71   | امامیہ                             | 60   |
| تحريف قرآن کی روایات متواتریں       | 60   | محظوریہ                     | 73   | امامیہ                             | 61   |

| عنوانات                                                    | صفحہ | عنوانات                                           | صفحہ                                                 |
|------------------------------------------------------------|------|---------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| ناؤیہ                                                      | 73   | حصہ دو ہجہ (باب ۱)                                |                                                      |
| قرامضہ                                                     | 74   | جناب خمینی کے عقائد و نظرات ۹۶                    |                                                      |
| سلیمانیہ                                                   | 74   | ایرانی انقلاب خمینی شیعیت (تعاریف) ۹۷             |                                                      |
| المنصوریہ                                                  | 74   | جائزہ)                                            |                                                      |
| زاریہ یعنی آغا خانی                                        | 74   | ایرانی انقلاب کی نوعیت                            |                                                      |
| فرقہ اسماعیلیہ                                             | 75   | ۱۰۵                                               |                                                      |
| فرقہ بوہرہ                                                 | 77   | ۱۰۵                                               | عقیدہ امامت کا جمالی بیان                            |
| حاصل کلام                                                  | 79   | ۱۰۸                                               | اکھومتہ الاسلامیہ کی بنیاد پر ایرانی انقلاب کی بنیاد |
| باب ۸                                                      |      | باب ۲                                             |                                                      |
| اسلامی تاریخ پر شیعہ حکمرانوں کے مظالم کی المناک داستان ۸۲ |      | ایران میں اہل سنت پر مظالم کی داستان ۸۶           |                                                      |
| بیس ہزار اہل سنت کا قتل                                    | 87   | ایران میں اہل سنت پر مظالم کی داستان ۸۶           |                                                      |
| ایرانی بلوچستان میں اہل سنت پر کیا گزر رہی ہے              | 90   | ایران میں اہل سنت کا قتل                          |                                                      |
| آئمہ غفلت اور سو سے منزہ ہیں۔                              | 115  | آئمہ کا مقام ملائکہ انبیاء مرسیین سے بالاتر       | 114                                                  |
| کائناں کے ذرہ ذرہ پر آئمہ کی تکوئی حکومت                   | 113  | کائناں کے بارے میں خمینی صاحب اپنی تصانیف میں ۱۱۲ |                                                      |
| اپنے آئمہ کے معتقدات صاحب کے                               | 113  |                                                   |                                                      |

| عنوانات                                                                                                                                                       | عنوانات                                                                                                                                     | صفحہ | عنوانات                                                | صفحہ |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|--------------------------------------------------------|------|
| حضرات شیخین ڈوالنورین ڈاں عالم صحابہ کرام اور اہل سنت کے بارے میں میں شمینی کے فرمودات 149                                                                    | آئمہ کی تعلیمات قرآن کی طرح واجب الاتباع ہیں صحابہ کرام خاص کر شیخین کے بارے میں شمینی صاحب کا عقیدہ 116                                    | 116  | میں شمینی کے خطرناک نتائج اس عقیدہ کے خطرناک نتائج 126 | 126  |
| شمینی کے ان فرمودات کے لوازم و نتائج 152                                                                                                                      | شمینی صاحب بعض فقیہی مسائل کی روشنی میں 128                                                                                                 | 128  |                                                        |      |
| قرآنی آیات اور احادیث کی متواتر کی تکذیب رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات پر حملہ 154                                                                       | شمینی صاحب اپنی کتاب کشف السرار کے آئینے میں 130                                                                                            | 130  |                                                        |      |
| قرآن مجید قطعاً ناقابل اعتبار از روائے عقل اس پر ایمان ناممکن شمینی صاحب کے فرمودات کے سلسلہ میں آخری علیین ترین بات ایک نیاز مندانہ اور مخلصانہ عرضہ اشت 155 | چرا قرآن صریحاً اسم امام را تبردہ شمینی صاحب کے جوابات یہ کن بد بختوں کا ذکر ہے حضرت عثمان ڈوالنورین کے بارے میں اب رہ گئے بس حضرت علیہ 131 | 131  | 131                                                    | 131  |
| اہل سنت کی طرف سے شمینی کے مداحوں کی خدمت میں 158                                                                                                             | اب رہ گئے بس حضرت علیہ 146                                                                                                                  | 146  |                                                        |      |

باب 4

## ثئینی صاحب کی طرف سے

آنحضرت ﷺ کی (معاذ اللہ) ناکامی کا اعلان

"اب تک کے سارے رسول، جن میں حضرت محمد ﷺ بھی شامل ہیں۔ دنیا میں عدل کے اصولوں کی تعلیم کے لئے آئے، لیکن وہ اپنی کوششوں میں کامیاب نہ ہو سکے، حتیٰ کہ نبی آخر الزمان حضرت محمد ﷺ جو انسانیت کی اصلاح اور مساوات قائم کرنے آئے تھے اپنی زندگی میں نہ کر سکے۔ وہ واحد ہستی جو یہ کارنا میں انجام دے سکتی ہے اور دنیا سے بد دیانتی کا خاتمہ کر سکتی ہے۔ امام محدثی کی ہستی ہے اور "محدثی موعود ضرور ظاہر ہوں گے۔

(تغیر حیات تکھنو۔ ۱۰ اگست ۱۹۸۰)

## صحابہ کرام سے ایرانیوں کی قربانیاں زیادہ ہیں

”خمینی صاحب“ نے ایک اخباری بیان میں کہا کہ ایران عراق جنگ میں ایرانیوں کی جرات تاریخ ساز ہے۔ ایرانی افواج کا مقابلہ دنیا کی کوئی فوج نہیں کر سکتی۔ روح اللہ خمینی نے واضح کیا کہ شوق شہادت میں ایرانیوں نے جتنی قربانیاں پیش کی ہیں۔ اس کی کوئی مثال نہیں، عراق کے ساتھ لڑائی میں ایرانی افواج نے ایسی بے مثال قربانیاں دی ہیں کہ آنحضرت ﷺ کے لئے صحابہ نے بھی ایسی قربانیاں پیش نہیں کیں، کیونکہ کفار کے ساتھ لڑائی میں جب حضور صلی اللہ علیہ وسلم اپنے رفقاء کو بلا تے تو جیلے بہانے کرتے تھے جبکہ میری افواج اشارہ ایر و پر سب کچھ قربان کرنے کو تیار رہتی ہیں۔“

(خطبہ جمعہ قم ایران بحوالہ روزنامہ جنگ کراچی ۲ نومبر ۱۹۸۲ء)

## خطاب بہ نوجوانان

جناب خمینی کی ایک تقریر پر مشتمل یہ رسالہ فرانس کی خود ساختہ جلاوطنی کے دوران فرانسی سے فارسی زبان میں طبع ہوا، اس تاریخی خطاب میں خمینی صاحب کا ایک یادگار جملہ ملاحظہ ہو۔

### مکہ اور مدینہ پر قبضہ

”دنیا کی اسلامی اور غیر اسلامی طاقتیوں میں ہماری قوت اس وقت تک تسلیم نہیں ہو سکتی جب تک مکہ اور مدینہ پر ہمارا قبضہ نہیں ہو جاتا۔ چونکہ یہ علاقہ محاطِ الوجی اور مرکزِ اسلام ہے۔ اس لئے اس پر ہمارا اغلبہ و تسلط ضروری ہے۔۔۔ میں جب فاتح بن کر مکہ اور مدینہ میں داخل ہوں گا تو سب سے پہلے میرا یہ کام ہو گا کہ حضور ﷺ کے روضہ پر پڑے ہوئے دو بتوں (ابو بکر و عمر) (معاذ اللہ) کو نکال باہر کر دوں گا۔

عالم اسلام کا ہر فرد اس وقت ورطہ حیرت میں ڈوب جاتا ہے جب ہر سال حج کے موقع پر اخبارات کی شہ سرخیوں میں یہ بات نظر آتی ہے کہ!

(۱) دس ہزار ایرانیوں کا خانہ کعبہ کے سامنے مظاہرہ۔

(۲) کئی ہزار ایرانی خواتین اور مردوں نے مسجد نبوی کے سامنے امریکہ مردہ باد کے نعرے لگائے۔

(۳) تین سو ایرانیوں کو حج کے موقع پر نعرہ بازی کے جرم میں سعودی عرب سے نکال دیا گیا۔

(۴) ایک لاکھ ایرانیوں نے خانہ کعبہ کے سامنے مظاہرہ کیا۔

(۵) - ستمبر ۱۹۸۳ء جنگ)

## پاکستانی حکومت کا تنخیتہ الٹ دیا جائے

"امری انسانی انقلاب کے قائد آیت اللہ روح اللہ خمینی نے پاکستانی عوام پر زور دیا کہ پاکستان کی موجودہ حکومت چونکہ امریکہ مفادات کی علمبردار ہے۔ اس لئے عوام کو چاہیئے کہ وہ جزل ضیاء الحق کی حکومت کا تنخیتہ الٹ دیں۔"

(از:- تحریک انقلابی مکتبہ حوالہ روزنامہ جنگ کراچی)



## عرض مولف

اس عہد پر آشوب میں چاروں طرف فتنوں کا طوفان برپا ہے۔ غلط پروپیگنڈہ اور ذرائع ابلاغ کی دھماچوکڑی کا ایسا نمونہ ہے کہ کفر و طغیان بھی حق و صداقت کے لباس میں افق عالم پر جلوہ گر ہو رہا ہے۔ جس جماعت کے عقائد و افکار سے اسلام کی جزیں کھو کھلی ہو رہی ہیں۔ اس کی طرف سے اسلامیت کے ایسے ایسے دعوؤں کا شور برپا ہے کہ اسلام کی پوری چودہ سو سالہ تاریخ میں بھی کبھی ایسا نہیں ہوا۔ منافقت و چالبازی، دجل و تلیس کی نہیں و دوں ہمیت، تصنیع و بناوٹ اور غیر حقیقت پسندانہ سوچ و فکر کے ایسے ایسے گل کھلائے گئے ہیں کہ حقائق کی حق و پکار اور اصیلیت کی صدائیں کذب بیانی کے شور تیلے دب گئی ہیں۔ شیعہ مذہب کی تاریخ سے عام طالب علم تو واقف ہے مگر سبائیت و راقیت کے نئے روپ سے بڑے بڑے زیر کوں کو شناسائی نہیں۔

۱۱۔ فروری ۱۹۷۹ء کو جناب خمینی صاحب نے ایران میں ایک امریکی مرے رضا شاہ پہلوی کا تختہ الٹ دیا۔۔۔ امریکی استعمار کے ہمتوں نے چراغ جلانے ہی تھے لیکن مذہب کے نام پر بر سر اقتدار آنے کے باعث عالم امام کے کئی حلقوں کی جانب سے خمینی صاحب کے انقلاب کو اسلام کا آئینہ دار قرار دیا گیا۔ پچھے ہی عرصہ بعد جب خمینی صاحب کے عقائد کا باب کھلا اور ایرانی اہل سنت پر مظالم کی داستانیں سامنے آئیں تو پوری دنیا کا مسلمان اگست بدند اس رہ گیا؛ ہماری ہزار سالہ شہنشاہیت کی جگہ نئی مذہبی ڈکٹیٹریٹ نے لے لی۔ حضرت ابو بکر، حضرت عمر جیسی اسلام کی اولوی العزم اور سر بر آور دہ شخیات کے خلاف

ایے کفریہ کلمات ایران کی گلیوں کو چوں میں عام کئے گئے۔ کہ مسلمان دم بخود ہو گئے۔ جدید سماںیت کا کفر اور نئے ذہن کے رافضیوں کی تعصیب پرستی عام ہونے لگی۔ اب جبکہ خمینی صاحب پوری طرح اپنی کتابوں اور پیغامات کے ذریعے اپنی اصلی صورت میں سامنے آگئے ہیں تو ہم نے بھی مسلمانوں کے ایک بڑے گروہ کو عالم اسلام کے اس عظیم فتنے کے تعارف کے طور پر ایک دستاویز خود اپنی کتابوں سے اخذ کر کے ناظرین کے سامنے رکھ دی ہے۔

کتاب مذکورہ دو حصوں پر مشتمل ہے۔ پہلا حصہ خمینی صاحب کی تمام معتمد کتب اور آئندہ کے پیش کردہ عقائد پر مشتمل ہے۔ اس کے ۹ باب ہیں جبکہ دوسرا حصہ مشہور اسلامی مفکر حضرت مولانا منظور محمد نعماںی کے رسالہ الفرقان کے ایک وقیع مضمون پر مشتمل ہے۔ بلاشبہ اس کتاب کے مطالعہ سے جدید سماںیت یعنی خمینی ازم کو سمجھنے میں مدد ملے گی۔



## تقدیم مقدمہ طبع اول

ایران کے حالیہ انقلاب کے لیڈر جناب خمینی صاحب مذہب اشاعری رافضی ہیں۔ ان کے عقائد کا سرسری جائزہ زیر نظر کتاب میں آپ ملاحظہ فرمائیں گے۔ جن لوگوں نے شیعہ کے عقائد کا تفصیلی مطالعہ کیا ہے وہ جانتے ہیں اشاعری شیعہ تحریف قرآن اور نبوت کے مقابلہ میں عقیدہ امامت کو اپنے عقیدہ کی اساس قرار دیتے ہیں۔

عقائد شیعہ کے مطابق جناب خمینی اس دور میں آیت اللہ العظمی اور نائب امام مهدی ہیں۔ شیعہ کے مطابق امام مهدی ۲۵۵ھ میں پیدا ہوئے اور ۳/۵ سال کی عمر میں غائب ہو گئے تھے اور پھر قرب قیامت میں ظاہر ہوں گے۔ اندریں صورت پاکستان میں جو مسلمان بھی جناب خمینی کا آیت اللہ یا امام کے لفظ سے ذکر کرتا ہے۔ وہ شعوری یا غیر شعوری طور پر راقصیت کا پرچار کر رہا ہے۔

شیعہ مذہب کی بنیاد کتب اربعہ اصول کافی، تہذیب، استبصار اور من لا یحضره الفقیہ پر ہے۔

خمینی صاحب کی تمام کتابوں کی بنیاد بھی یہی کتابیں ہیں۔ ان کے نزدیک اصول دین پانچ ہیں۔ (۱) توحید۔ (۲) عدل۔ (۳) نبوت۔ (۴) امامت اور (۵) قیامت۔ یہیں سے اہل سنت کے ساتھ شیعہ کا اصولی اور بنیادی اختلاف شروع ہو جاتا ہے۔

امام اندھ حضرت مولانا شاہ عبد العزیز محدث دہلوی ”نے تحفہ اشاعریہ میں حضرت قاضی ثناء اللہ“ نے سیف الملوک میں اور مولانا عبد الشکور ”لکھنؤی“ نے اپنی جملہ کتب میں ایسی شرح و سط کے ساتھ شیعہ کے عقیدہ امامت اور امام معصوم، مختار کل، مامور من اللہ ہونے اور اسی طرح کے جملہ بے بنیاد عقائد کی دھیان بکھیری ہیں اور صرف اسی عقیدہ امامت کی بنیاد پر قرآن و حدیث کی روشنی میں شیعہ کا قطعی کفر ثابت کیا ہے۔

شیعہ کے اسی عقیدہ امامت کے بارے میں جماعت اسلامی کے بانی مولانا ابوالاعلیٰ مودودی کی رائے گرامی ملاحظہ ہو۔

”امام معصوم کا عقیدہ جس نے شیعوں میں رواج پایا اور جس پر درحقیقت ملک تشیع کی بنیاد قائم ہے۔ اپنی اصل کے اعتبار سے نہ صرف یہ کہ بے اصل ہے بلکہ شیطان کا ایک بڑا دھوکہ ہے۔ جس سے اس نے مسلمانوں کے ایک بڑے گروہ کے لئے خصوصاً اور اس کے مطالبات اور اس کی مہماں کو عملہ معطل کر دیا ہے۔ اس نے امامت کے لئے معصومیت کی ایسی شرط لگائی ہے کہ جس کا محقق ہونا اور دانہما اور مستقلًا محقق ہونا غیر ممکن تھا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ قرون حاضر میں بھی شیعوں کے عقیدہ کے مطابق آئندہ معصومین ظاہر ہوتے رہے۔ ہر امام کی وفات کے بعد کئی کئی فرقے بنتے رہے اور بعد میں جب آخری امام معصوم غائب ہوئے تو کئی صدیوں سے اس دین کے تمام ترمیمات بلکہ وہ سارے کام جو دین کی اصلی روح ہیں۔ آج تک معطل چلے آرہے ہیں کیونکہ یہ سب کام امام معصوم پر مخصر ہیں اور امام معصوم غائب ہیں اگر اس پر شیعہ متنبہ نہیں ہوتے شیطانی دھوکہ میں بٹلا رہنا چاہتے ہیں تو ہمارے لئے اس کے سوا کیا چارہ ہے کہ ہم صبر کریں۔۔۔۔۔“

(ترجمان القرآن مارچ تا جون ۱۹۳۵ء)

مولانا مودودی صاحب کی اس رائے کے مطابق جبکہ شیعہ حضرات ایک بڑے شیطانی دھوکے میں بٹلا ہیں۔ آج کس طرح ان کی جماعت کے موجودہ سربراہ اسی عقیدہ کے علمبردار جناب خمینی کو اسلامی انقلاب کا علمبردار قرار دے رہے ہیں۔ کم علمی، کم مانگی اور جمالت نے کیا کیا گل کھلائے ہیں کہ بڑے بڑے اسلام کے بھی

خواہ خمینی صاحب کے پر فریب نعروں اور دجل و تلیس سے آلو دہ لڑپچر کی سطحی غوغائی آرائی سے ایسے متاثر ہوئے کہ اصحاب ثلاثہ کے اس دشمن اعظم کی اپنی تصنیف کردہ کتابوں کو چھوڑ کر پاکستان کے ایرانی سفارت خانے میں نمایت عیاری اور مکاری سے تیار ہونے والے لڑپچر کو خمینی کی اصل آواز قرار دے کر اسے اسلام کا ٹھیکیدار قرار دینے لگے۔

آپ حیران ہوں گے کہ دنیا بھر کے ایرانی سفارت خانوں کے ذریعے اتحاد اسلامی کے پر فریب نعروں پر مشتمل جو لڑپچر پھیلایا جا رہا ہے جناب خمینی کی تصانیف کے ساتھ اس کا دور کا بھی تعلق نہیں۔

ایرانیوں کے پروپیگنڈے کا رخ امت مسلمہ کی طرف ہے۔ اس میں سرفہرست اسلامی اتحاد کی دعوت اور لا شیعہ ولا سنیہ اسلامیہ اسلامیہ کا دلکش اور پر فریب نعرہ ہے۔

اتحاد اسلامی کے اس نعرے میں فریب اور جھوٹ کو بڑا دخل ہے۔ اس کے دجل کے شواہد کی فہرست بہت طویل ہے۔ زیر نظر مجموعہ اسی کی نشاندہی کے لئے منظر عام پر لایا گیا ہے۔

عالم اسلام میں کوئی گروہ جناب خمینی کے اقتدار کو اسلامی انقلاب قرار نہیں دیتا۔ تاہم پاکستان میں خمینی صاحب کی حمایت پر تین طبقے بر سر عمل ہیں۔ نہیں کہا جا سکتا کہ یہ لوگ خمینی صاحب کے عقائد و نظریات سے بھی متفق ہیں یا سرے سے انہیں اس کے عقائد سے بحث ہی نہیں فقط منہ کا ذائقہ تبدیل کرنے یا پھر سال بھر میں ایک آدھ مرتبہ ایران کی کسی تقریب میں شرکت کی دعوت ان کا مطبع نظر ہے۔

مجھے دنیا کے ہر ملک بشمول پاکستان میں پھیلے ہوئے ہزاروں کیمونٹوں اور سو شلٹوں پر کوئی گلہ نہیں جو خمینی صاحب کی امریکہ و شہنشہ کی بناء پر اس کے مذاح ہیں۔ تاہم افسوس اس اسلام پسند طبقہ پر ہے۔ جو خلافت صدیقی اور عدل فاروقی کو اسلامی مملکت کی بنیاد تو قرار دیتے ہیں اور خلافت راشدہ کے دور کو پوری اسلامی تاریخ کا نمایت نہرا وور

گردانے ہیں۔ مگر ایران کے ایک ایسے شخص کی تعریف میں رطب اللسان رہتے ہیں۔ جس کے قلم سے شیخین کو غدار اور ملعون تک الفاظ نکلے ہیں۔ جو خلافت راشدہ سے اس قدر بغض اور عناد رکھتا ہے۔ ”الحکومت الاسلامیہ“ نامی اپنی کتاب میں نسایت مکاری کے ساتھ اس سحرے دور سے صرف نظر کر جاتا ہے۔ جس عیار نے غیر مسلم اقوام سے کیس آگے اسلام دشمنی کا مظاہرہ کیا کہ شاید دنیا کے بڑے بڑے غیر مسلم سکالروں، دانشوروں اور مستشرقین کی بے شمار انگریزی اور فرانسیسی کتابوں میں انسانیت کے حقوق کے حوالے سے اسلام میں جس شخصیت کے ترانے گائے گئے ہیں وہ آنحضرت ﷺ کے بعد حضرت فاروق اعظمؑ کی ذات سے تتوہرہ صفات ہے۔

مگر آپ تعصیب کی آگ میں جلنے والے ایرانی شہین صاحب کی کتاب ”اسلامی حکومت اور ولایت فقیہ“ کی عبارت کا ایک پیر اگراف ملاحظہ فرمائیں۔

شریعت اور عقل کی رو سے یہ بات ثابت فقد ثبت بضرورہ الشرع والعقل ان  
ماکان ضروریا ایام الرسل وفى عهد  
امیر المؤمنین علی بن ابی طالب  
من وجود الحکومت لا يزال ضروریا  
الى يومناهذا

ہو چکی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور امیر المؤمنین علی بن ابی طالب علیہ السلام کے زمانے میں حکومت کا وجود جس طرح ضروری تھا اسی طرح ہمارے زمانے میں ضروری ہے۔

(الحکومت الاسلامیہ ص ۷۶)

اس جگہ اور اس کے علاوہ بھی کئی دوسرے مقامات پر شہین صاحب نے اسلامی حکومت کے سلسلے میں عہد نبوی کے بعد حضرت علی الرضاؑ کے عہد خلافت کا ذکر کیا ہے۔ دور شیخانؑ اور حضرت عثمانؑ کے ذکر سے ہر جگہ دانستہ پرہیز کیا ہے۔ یہ روایہ اس نے اس لئے اختیار کیا کہ اگر وہ خلفاء ثلاثہؑ کی حکومت کو بھی اسلامی حکومت قرار دے کر سامان

ذکر کرتے جیسا کہ کہ تاریخی تسلیل کا تقاضا تھا تو شیعہ جوان کی اصل طاقت ہیں ان کو ولایت تقیہ کے منصب کے لئے نااہل قرار دے کر ان کے خلاف بغاوت کر دیتے اور اگر خمینی صاحب اپنے عقیدہ اور مسلمک کے مطابق ان کے بارے میں یہاں بھی کشف الاسرار کی طرح رائے زنی کرتے تو جو غیر شیعہ طبقہ اسلامی انقلاب کے نعرہ کی کشش یا اپنی سادہ لوگی سے ان کے آله کا رہنے ہوئے ہیں۔ ان کی ہمدردی اور ان کا تعاون ان کو حاصل نہ ہو سکتا۔

بلاشبہ زیر نظر کتاب میں "شیخین" کے بارے میں خمینی کی کتاب "کشف الاسرار" کی پوری عبارتیں اپنے مقام پر موجود ہیں۔ تاہم اسلامی حکومت کی اس مذکورہ کتاب سے بھی ان کا باطن "شیخین" اور حضرت عثمانؓ کے بارے میں پوری طرح ظاہر ہو جاتا ہے۔

اگر خمینی صاحب کی تعریف کوئی طبقہ صرف اس وجہ سے کرتا ہے کہ وہ امریکہ کا مخالف ہے تو امریکہ کے بڑے مخالف روس کی اس سے بھی زیادہ تعریف بلکہ صحیح معنی میں روی ایجنت بن کر ان کو اس کا حق نمک خواری ادا کرنا چاہیے اور اگر اسی طبقہ کے خیال میں ایران میں پرده کا شرعی نفاذ اس کی تعریف کا سبب ہے تو اسے شیعہ کے بوہری فرقہ کا سب سے زیادہ مذاج ہونا چاہیے کیونکہ پرده کی پابندی میں یہ گروہ مشہور ہے۔

حیرت ہے کہ ایک شخص کے عقائد و نظریات صریح اہل اسلام کے مخالف ہیں۔ اس کے قلم سے خلفاء راشدینؓ کے خلاف بعض و عناد اس طرح آشکار ہے۔ جس طرح سورج روشن ہے۔ اس کا کلمہ، قرآن، نماز، زکوٰۃ، اذان، عشرالغرض کوئی اصول اہل اسلام کے مطابق نہیں ہے۔

صرف تقیہ کے گورکھ دھنے کی آڑ میں ان کی اپنی کتابوں سے تجھاں عارفانہ کے تحت صرف نظر کر کے قرآن کی صحت کے اقوال، اسلام کے آفاقی نظام کی دعوت کے نعرے اور چھوٹے چھوٹے ہمگللوں اور رسائل کے ذریعے بعض سادہ لوح مسلمانوں کے قلوب و اذہان کو غلط فہمیوں میں بنتا کر رکھا ہے۔

زیر نظر معلوماتی گلستانہ اسی سادہ لوگی کے خلاف ایک جہاد کا آغاز ہے۔ تاکہ امت مسلمہ کو ایک بہت قلیل اور بیمار ذہن رکھنے والی آبادی کے کفر و شرک اور صحابہؓ دشمنی کی یلغار سے بچایا جاسکے۔ جو محمد حاضر میں ایرانی سورماؤں کے بے بنیاد ہتھکنڈوں کی بھیث چڑھ پکھے ہیں۔

لکھے گئے کے عوض جو علماء سو ہر دوڑیں اپنے ضمیروں کا سودا کرتے رہے۔ سرمائے کی جھنکار نے جن کے قلوب کو پڑھر دہ کر دیا۔ وہ ایرانی سفارتخانہ کے ذریعے اپنا قدر کا شد بڑھانے کے لئے دشمن اصحاب رسول کی تعریف کر کے رو سیاہی کا طوق اپنے گلے میں ڈالتے ہیں۔

کئی ایرانی مبلغ، آیت اللہ، آغا مولوی، روح اللہ، النظری، جنتۃ اللہ وغیرہ کے اقباب سے مزمن ہو کر زرق و برق جیسے زیب تن کر کے عالم اسلام کے کئی ملکوں میں اتحاد اسلامی کے راگ الائپتے نظر آتے ہیں۔ ان کے ساتھ چند ضمیر فردوش ملاوں اور بالخصوص پاکستان کے مفاد پرست مشائخ کا جب رابطہ قائم ہوتا ہے تو ایرانی مبلغ بزعم خویش بست بڑی فتح حاصل کرتے ہیں۔ حالانکہ ان کالی بھیڑوں اور شکم کے بندوں کے پیچھے ایک فیصد مسلمان بھی نہیں ہوتے۔

۱۹۷۹ء فروری کے ایرانی انقلاب کے بعد خمینی صاحب نے اعلان کیا کہ پاکستانیوں کو چاہیے کہ فوری طور پر اپنی حکومت کا تختہ الٹ دیں۔ کچھ عرصہ کے بعد خمینی صاحب کے تربیت یافت ایرانیوں نے ایک جمیع کی صورت میں حج کے موقع پر مکہ مکرمہ میں پوری دنیا کے مسلمانوں کے سامنے ہٹا بازی کر کے عالم اسلام کے سب سے بڑے مرکز کی بے حرمتی کی۔ حرم شریف مکہ اور حرم نبوی میں اللہ اکبر اور خمینی رہبر کے نعمے لگائے گئے۔ خمینی کے فوٹو مسجد نبوی کے ستونوں پر نصب کئے گئے۔

ایام حج میں جس ہستی پر ساری توجہ مرکز ہونی چاہیے اور جس کے لئے لبیک اللہم لبیک کہا جاتا ہے۔ اس کے بال مقابل اگر اپنے اپنے لیڈروں کی تصویریں حرم شریف

کے گرد پھیلادی جائیں اور ان کے ساتھ ان کے اپنے نمرے گو نجیں تو کیا ج کی ساری فضا تباہ نہیں ہوگی۔ سعودی فرمانروا شاہ خالد (مرحوم) نے جب اس ہنگامہ آرائی پر سخت اعتراض کیا تو اسلام کے اس نام نہاد ٹھیکیدار نے سعودی حکومت کو امریکہ کا ایجٹ قرار دیا۔ اس موقع پر خمینی صاحب کو یہ بھی معلوم ہونا چاہیے تھا کہ عالم اسلام کے اس مرکز میں انتشار پیدا کر کے شوری طور پر وہ امریکہ اور روس دونوں کے ایجٹ ہونے کا حق ادا کر رہے ہیں اور خود جس کا خلافت راشدہ پر ایمان نہ ہوا سے کیا حق پہنچتا ہے کہ وہ دوسرے ملکوں سے امریکہ یاد و سرے کسی ملک کی دشمنی سر بیکیث مانگتا پھرے۔

میں نے اپنی کتاب "فیصل اکڑو شن ستارہ" کے طویل مقدمہ میں بھی اس بات کی وضاحت کی ہے کہ بعض لوگوں کی یہ ذہنیت کہ امریکہ دشمنی ہی اسلام ہے۔ سراسر نا انصافی پر مبنی ہے۔ عقل و فہم سے عاری ان لوگوں کو یہاں تک شور نہیں کہ اس جملہ کے مطابق روس اسلامیت کا سب سے بڑا علمبردار ہو گا۔

حقیقت یہ ہے کہ دنیا کے دو سارے ملکوں "امریکہ اور روس" میں کسی ایک کی مخالفت اور دوسرے کی حمایت احساس کرتی اور اسلامی تاریخ سے ناواقفیت کی دلیل ہے۔ اسلامی تاریخ پر غائزہ مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ آنحضرت ﷺ کے عمد میں روما اور ایران کی دو طاقتیں دنیا میں جلوہ گر تھیں۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے ان میں سے کسی ایک کے ساتھ اتحاد نہیں کیا اور نہ ہی کسی ایک کے ظلم کو دوسرے کے ظلم سے کتر سمجھا۔ آنحضرت ﷺ نے بیک وقت دونوں کا مقابلہ کیا۔

عہد حاضر میں روس اور امریکہ کی دونوں طاقتیں اسلام و دشمنی میں ایک دوسرے سے آگے ہیں۔ ہر ایک نے اپنے مفادوں کے مطابق پوری دنیا کے مسلمانوں کو کھلونا بنا رکھا ہے۔ بعض سادہ لوح مسلمان خواہ مخواہ شوری یا غیر شوری طور پر کسی نہ کسی کے آلہ کار کے طور پر کام کر رہے ہیں۔ انہیں معلوم ہونا چاہیے کہ جو لوگ پاکستان میں افغانستان کے مجاہدین کی لڑائی میں مظلوم مسلمانوں کو مجرم قرار دے رہے ہیں وہ بھی

شعوری طور پر روس اور بیک کارمل کے ایجنت اور پیروکار ہیں۔ اگر نظر گائر سے ان لوگوں کا مشاہدہ کریں تو انہیں میں کئی افراد جناب شیخی کی حمایت میں آسمان کے قلاں بے ملا تے ہیں۔ پاکستان میں ان کی تعداد آٹے میں نمک کے برابر بھی نہیں ہے۔

شیعہ کی تاریخ سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ گروہ یہودیت کے عرب سے اخراج کے بعد انہی کی جگہ پر عرب میں نمایاں ہوا چنانچہ عبد اللہ بن سبا یعنی کاربہ و الائسلہ یہودی تھا۔ حضرت عثمانؓ کے زمانے میں یہ بظاہر مسلمان ہوا۔ اسی نے شیعہ مذہب کی بنیاد رکھی۔ سب سے پہلے اسی نے عقیدہ امامت کا مسئلہ گھڑا اور صحابہؓ کے متعلق ایسا ایسا زہرا کا لگا کہ بڑی بڑی جلیل القدر اسلامی شخصیات کو ایک دوسرے کے مقابلے میں لا کر کھڑا کر دیا۔

تاریخ کے مطالعہ سے پتہ چلتا ہے کہ حضرت عمرؓ، حضرت عثمانؓ، حضرت علیؓ اور حضرت حسینؓ کی شہادتیں ایک ہی سلسلے کی کڑی تھیں۔ ان کے پیچھے یہود و مجوہ کا لگٹھ جوڑ اور شیعہ عبد اللہ بن سبا کی سازشیں کار فرما تھیں۔

مذہب شیعہ کی بنیاد ہی اسلام کو بنیاد سے اکھاڑنے کے لئے ہی رکھی گئی ہے۔ بنو عباس اور بنو امية کی لڑائیوں میں شیعہ کا شاہزادہ کردار نہیات گھناؤ نارہ۔

سانحہ بغداد کا ذمہ دار ابن علقمی، سلطان صلاح الدینؓ کی فوج کا جاسوس ابن جرف، نور الدین زنگی کا قاتل، تاتاری فتنہ، قراملی اور باطنی فتنہ، فلاسفہ اور مناطقہ کے اسلام پر حملے۔ عہد حاضر میں سلطان ٹپو کے ساتھ غداری کرنے والا میر صادق، نواب سراج الدولہ کاغذ اور میر جعفر، سب کے سب شیعہ تھے۔

اسلامی تاریخ کے بڑے سے بڑے جس سانچے کو آپ کرید کر دیکھیں اس کی تہ میں آپ کو شیعیت و راقیت کی مکارانہ ذہنیت نظر آئے گی۔ فالمیوں نے مغرب اقصیٰ اور مصر میں اہل سنت پر کس قدر مظالم ڈھائے۔ عباسی، عثمانی اور مغولیہ دور میں انہوں نے کیا کچھ نہیں کیا۔ نوایاں اودھ نے کوئی کسریاتی چھوڑ دی۔ پھر حسین طباطبائی نے ترکستان اور ایران کا راستہ تاتاریوں کو دکھایا خوارزم شاہی سلطنت کی اینٹ سے اینٹ بجاوی۔ ابن علقمی نے بغداد میں وہ قتل عام کرایا کہ دجلہ کئی روز تک پہلے تو لاشوں اور خون کا دریا بنارہ۔

اور آخر علمی ذخیرے جب دریا برد کئے گئے تو کتابوں کی سیاہی سے سمندر تک دریا بھی سیاہی کا دریا بن گیا۔ شیعہ کی فاطمی حکومت نے مصر میں ہر اس مسلمان کی گردن اتار دی۔ جس نے حضرت علیؑ کی پہلی خلافت و امامت کے عقیدے کے خلاف زبان کھولی۔ آصف خان نے دہلی کے نادر شاہ کو بلا کر قتل عام کرایا۔ ملتان میں ابو الفتح داؤد نے مسلمانوں کے خون سے کتنی بار ہوئی کھیلی۔

رضیہ کے زمانے میں دہلی کی جامع مسجد میں ان لوگوں نے مسلمانوں کو عین جمعہ کی نماز میں مشغول پا کر تمام نمازوں کو تکوار کی دھار پر رکھ دیا۔ مجھے از حد افسوس ہے کہ ہندو پاک میں علماء اہل سنت کی شیعہ کے خلاف جس قدر تنظیمیں قائم ہیں ان کے اکثر بلفغین شیعہ کے عقیدہ ماتم، تعزیہ داری، مرثیہ خوانی، متعدد اور تقیہ ہی کو آئینہ دیل بنانے کا راستہ کو اپنی تحقیق و ریسرچ کا محور بناتے ہیں۔ حالانکہ شیعہ کے ماتم جلوس ایک بہت بڑی سیاہی طاقت کا مظاہرہ ہوتے ہیں۔ پوری دنیا میں اسلام کی اصل روح کو مسح کرنے کے لئے اسلام ہی کے نام پر قائم ہونے والی اس گروہ کی سازشوں اور مکاریوں سے اسلام کا سینہ چھلنی ہے۔ اس کی سازشوں سے قرون اولیٰ اور وسطیٰ کی پوری تاریخ زخمی ہے۔

پوری دنیا کے اسلامی ملکوں کو چاہیے کہ ایران جیسے ملک کو جس کی موجودہ حکومت اسلام اور اس کی تعلیمات سے یکردوڑ ہے سوائے پرویگنڈہ اور بے بنیاد لڑپچھر کے اس کے اساسی عقائد میں قرآن اور خلافت راشدہ کا صریح انکار ہے۔ نبوت کے مقابلے میں متعدد اور امامت کے عقیدہ کی بنیاد کے باعث یہ گروہ ضروریات دین سے یکسر علیحدہ ہو چکا ہے۔ اس لئے پوری اسلامی دنیا کو چاہیے ایسے ملک کو اسلامی مملکت کے دائرے سے نکال دیا جائے۔ اگر آج کوئی عیسائی، یہودی اور دھرمیہ ملت اسلامیہ کو دھوکہ دینے کے لئے اپنی مملکت کو اسلامیت کا نام دے تو اس کا مطلب یہ ہرگز نہ ہو گا کہ بلا توقف اسے اسلامی وحدت میں شمار کیا جائے۔

ناظرین کرام خمینی کے شیعہ مذہب کا مطالعہ کر کے خود محسوس کریں گے کہ اسلام اور خمینی ازم میں کس قدر واضح فرق ہے۔

## باب 1

## حصہ اول

## یہود کی تاریخ

حضرت یعقوب علیہ السلام کو قرآن عظیم کی اصطلاح میں اسرائیل کہا گیا ہے۔ آپ کی اولاد بھی اسرائیل کہلاتی ہے۔ حضرت عزیز علیہ السلام کے پیروکار اپنے آپ کو بھی اسرائیل یا حضرت یعقوب علیہ السلام کے بڑے بیٹے یہود اکی اولاد کی طرف نسبت کر کے قوم یہود کہلاتی ہے۔ اس قوم کی قیم نافرمانیوں اور بے پناہ ستم کاریوں سے ہر دور کے انبیاء۔ ان کی تیشہ زنی کا شکار رہے۔

یہود کی فطرت و سرشت معصیت و کفران اور شرارت و خباثت کے اسی خمیر سے گوندھی گئی جور و وزازل سے ان کی طیائی میں ودیعت کی گئی تھی۔ قرآن عظیم کا بیان ہے۔

يقتلون النببيين بغير حق (القرآن پا)

تاریخ طبری کے مطابق ۳۰ ہزار انبیاء قتل کیئے گئے۔ ان تمام کو یہودی کی جفا کاریوں کا نشانہ بننا پڑا۔ ڈھنائی اور رہت دھرمی کا برا ہو، انبیاء کے اندازو ترہیب پر یہود کرتے۔

وقالو اللہ تمسنا النار الا یاما معدودہ

یہود کا یہ زعم باطل قرآن عظیم میں دوسری جگہ بیان کیا ہے۔

نَحْنُ أَبْنَاءُ اللَّهِ وَاحْدَاءُهُ

ہم اللہ کے بیٹے اور محبوب ہیں۔ (القرآن)

خود موسی علیہ السلام کو اس قوم نے دھوکہ دیا۔

فاذہب انت وربک فقاتلا انہا هناقاعدون

ہزاروں نہیں تو سینکڑوں قرآنی آیات اس بات پر شاہد ہیں کہ دنیا کی پوری تاریخ میں یہود سے زیادہ فتنہ سامان، دھوکہ باز، شری اور فسادی قوم پیدا نہیں ہوئی۔  
قرآن کریم کی چند شاد تیں ملاحظہ ہوں۔

۱۔ فیمَا نَقْضُهُمْ مِّيَثَاقُهُمْ لِعَنْهُمْ ۖ ۱۰۷

پس صرف ان کی عمد شکنی کی وجہ سے ہم نے ان کو اپنی رحمت سے دور کر دیا۔

۲۔ يَحْرُفُونَ الْكَلْمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِهِ

وہ کلام اللہ کو اس کی حقیقی مفہوم اور اصل جگہ سے بدل دیتے ہیں۔

۳۔ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَامَ اللَّهِ ثُمَّ يَحْرُفُونَهُ ۖ (بقرة۔ ۹۶)  
ان (یہودیوں) سے کچھ لوگ ایسے تھے جو کلام اللہ کو سنت تھے اس کو بدل دیتے تھے۔

۴۔ مِنَ الَّذِينَ هَادُوا نَ يَحْرُفُونَ الْكَلْمَ عَنْ مَوَاضِعِهِ (سورۃ نساء۔ ۷۷)

یہودیوں میں بعض لوگ کلام اللہ کو اس کے موقع سے بدل دیتے تھے۔

حاصل یہ نکلا کہ کلام اللہ میں تحریف و تبدیلی یہود کی عادت اور شرارت تھی۔ جس کی نسبت قرآن کو متعدد مقامات پر نمایت صراحت کے ساتھ اس تحریف کا ذکر کرنا پڑا۔  
یہود نے کذب و افتراء اور بہتان باندھنے تک سے گرینہ کیا۔ فتنہ پردازی اور شرائیگی میں اس قوم کا کوئی ثانی نہیں۔ آنحضرت ﷺ کے عمد سے قبل کی تاریخ یہود کے بعد آپ کے مبارک عمد کی کیفیت ملاحظہ ہو۔  
قرآن عظیم کا بیان ہے:-

۵۔ لِتَجْدِنَ أَشَدَّ النَّاسَ عَدَاوَةً لِّلَّذِينَ امْنَوْا بِهِ وَالَّذِينَ اشْرَكُوا

(سورۃ مائدہ۔ ۵۷) کوئی اگوں میں سے مسلمانوں کے ساتھ زیادہ دشمنی کرنے والا یہودیوں

اور مشرکوں کو پائے گا۔

(۲) آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم جب ہجرت کر کے کہ میں مدینہ منورہ پہنچے تو اس وقت مدینہ کی تجارت یہودیوں کے ہاتھ میں تھی۔ زیادہ تر آبادی اوس و خزرج کے دو قبائل پر مشتمل تھی۔ ان کی آخری خون ریز جنگ نے انصار کا زور توڑ دیا تھا۔ نتیجتاً یہود کا زور پلے کی نسبت زیادہ ہو گیا۔ مدینہ کے اطراف میں بنو قینقاع، بنو نفیر اور بنو قریظہ تین بڑے بڑے یہودی قبائل آباد تھے۔ ان کے بڑے مغضبوط اور مستحکم قلعے تھے۔ یہ لوگ مدینہ کے کار و بار پر چھائے ہوئے تھے۔

(تاریخ ابن ہشام ص ۳۹۱ ج ۱ بحوالہ کشف الحقائق ص ۱۱ سید نور الحسن شاہ)  
معاہدہ کے امور درج ذیل تھے۔

۱۔ بوقت جنگ یہود کو جان و مال سے مسلمانوں کا ساتھ دینا ہو گا۔

۲۔ مدینہ پر اگر کوئی دشمن حملہ کرے گا تو یہود پر آنحضرت ﷺ کی مدد لازمی ہو گی۔ (سیرت ابن ہشام ص ۷۸ ج ۱) لیکن بعد میں مشہور یہودی ابو رافع کو جو اسلام کا سخت ترین دشمن تھا۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو تکلیف دینے اور ہجومیں اشعار کرنے کے جرم میں عبد اللہ بن ابی عتیق نے قتل کیا۔

(طبقات ابن سعد ص ۷۵ ج ۲)

۳۔ بنو قریظہ نے بھی بنو نفیر کی طرح عمد شکنی کی۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ایک معاہدہ کے سلسلہ میں ان کے یہاں تشریف لے گئے۔ انہوں نے آپ کے قتل کی سازش کی۔ ایک شخص عمرو بن ود کو مکان کی چھت سے آپ پر پھر گرا کر شہید کرنے کے لئے مقرر کیا۔ آپ کو بذریعہ وحی اطلاع ہو گئی آپ واپس تشریف لے گئے۔

۴۔ یہود مدینہ نے دوسری مرتبہ آپ کو دعوت دی اور پیغام بھیجا کہ آپ بھی تین آدمی لے کر آئیں۔ ہم بھی تین عالم لے کر آتے ہیں تاکہ باہمی گفتگو کے بعد اسلام لائیں۔ آپ کو ایک صحیح ذریعہ سے معلوم ہوا کہ یہودیوں نے آپ کو قتل کرنے کا منصوبہ بنارکھا ہے۔ آپ کو معلوم ہوا تو آپ نے صحابہ کرام  $\text{ؒ}$  کو ان پر حملہ کا حکم دیا۔ محاصرہ ۵۵ روز تک جاری رہا۔ آخر وہ ترک وطن پر آمادہ ہو گئے۔ قرآن کریم میں بنو نصیر کی جلا و طنی کا ذکر سورۃ حشر میں موجود ہے۔

۵۔ بنو نصیر جلا و طنی کے بعد خاموش نہیں بیٹھے۔ ان کے بڑے بڑے سردار مکہ مکہ پہنچے اور مشرکین مکہ کے بڑے بڑے سرداروں کو ساتھ لے کر ایک ایک بستی میں پہنچے اور تمام عرب کا دورہ کر کے کئی ہزار کی تعداد میں لشکروں کو جمع کر کے جنگ پر آمادہ کیا۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی مدینہ منورہ تشریف آوری سے یہود کا علمی اور مالی تفوق غارت ہونے لگا۔ بلاشبہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی روز افزوں ترقی سے ان کی آتش حسد و عناد بھڑک انٹھی۔ دیکھتے ہی دیکھتے جب مشرکین مکہ کے ساتھ صحابہ کرام  $\text{ؒ}$  بدر کے مقام پر نبرد آزمائے اور فتح و نصرت نے آنحضرت  $\text{ؐ}$  اور آپ کی جماعت کے قدم چوم لئے۔ مورتوں کے پیاری ہار گئے اور شرک کے بھی خواہ غارت گر جہنم ہو کر ٹکٹ و ریخت سے دوچار ہوئے تو یہود مدینہ آتش زیر دپا ہو گئے۔

سب سے پہلے بنو نصیر نے عمد شکنی کی۔ بدر کی لڑائی کے موقع پر اس قبلہ کی بے وفائی نے آنحضرت ﷺ کی ذات پر گرا اثر ڈالا۔ آپ نے شوال میں ان پر حملہ کر کے دس دن تک محاصرہ کئے رکھا۔ بالآخر یہودیوں نے ہتھیار ڈال دیئے۔ آپ نے سب کو جلا وطن کر دیا۔

## یہود کی اسلام دشمنی کے چند واقعات

۱۔ کعب بن اشرف یہود عرب کا سردار تھا۔ بہت بڑا شاعر تھا۔ اسلام دشمنی میں اپنی مثال آپ تھا۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم اور صحابہ کرام سے دلی بغض و عداوت رکھتا تھا۔ اپنے اشعار میں حضورؐ کی دشمنی اور بدگوئی اس کا مشن تھا۔ غزوہ بدر میں مشرکین مکہ کے سرداروں کی بلاکت پر اس کو اس قدر قلق اور صدمہ ہوا کہ دانت پیس کر رہ گیا۔ چالیس آدمی لے کر مکہ گیا۔ اپنے اشعار کے ذریعے مشرکین مکہ کو انتقام پر برانگیختہ کیا۔

(طبقات ابن سعد ص ۳۲ ج ۳)

اس سے بڑھ کر یہ کہ ایک مرتبہ اس نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو شہید کرنے کی سازش کی۔ بالآخر آپؐ کے حکم سے محمد بن مسلمہ نے اسے ربیع الاول ۳۵ھ میں قتل کر دیا۔

(سیرت النبی ص ۳۷۳ ج ۱)

۲۔ ابو رافع بن ابی الحقین بھی یہود کا سردار تھا۔ کعب بن اشرف اس کا نواسہ تھا۔

۳۔ یہودی عورتوں کی اسلام دشمنی ملاحظہ ہو کہ ایک موقع پر ایک یہودیہ ظالمہ نے مکان کی چھت سے پتھر گرا کر آنحضرتؐ کے ایک انتہائی محبوب صحابی کو شہید کر دیا۔ اسے قصاص میں قتل کیا گیا۔ احادیث کی کتب سے معلوم ہوتا ہے۔ یہ عورت جب قصاص میں قتل کی گئی تو اسے اپنے کئے پر کچھ پشیمانی نہ تھی۔

(بحوالہ کشف الحقائق ص ۱۹)

۴۔ حسین بن اخطب، سلام بن ابی الحقین، کنانہ بن ربیع (سردار ان یہود) نے کئی مرتبہ مدینہ پر حملے کرنے کے منصوبے بنائے۔ (سیرۃ النبی ص ۳۳۹ ج ۱)

۵۔ یہود خیر، بنو عطفان، بنو فزارہ وغیرہ کے جملے کی پیش بندی کے لئے آنحضرت ﷺ نے ۱۴۰ سو صحابہؓ کے ہمراہ میں ہزار یہودیوں کا مقابلہ کر کے خیر کے دس قلعے فتح کے۔

## فتح خیر کے بعد آنحضرت ﷺ کا احسان عظیم

فتح خیر کے بعد آپ یہود کو قتل یا جلاوطن کر سکتے تھے۔ مگر آپ نے خیر کی زمین علاقہ کی وفاداری کی یقین دھانی پر عطا کر دی۔ ان کی زمینوں اور باغات کو برقرار رکھا۔ فتح و غلبہ کے بعد قتل نہیں کیا۔ لیکن اس کے بعد ایک یہودی عورت نے آپ کے کھانے میں زہر ملا دیا۔ آپ نے ایک لقہ تناول فرمایا کہا تا چھوڑ دیا۔ حضرت شراء بن براء نے زیادہ کھایا۔ وہ شہید ہو گئے۔

چنانچہ یہودی عورت کو قصاص میں قتل کیا گیا۔

صحیح بخاری میں حضرت ام المؤمنین حضرت عائشہؓ کی روایت ہے کہ یہودیوں نے حضورؐ کے خلاف ایک لشکر تیار کیا۔ اس طرح مشرکین مکہ اور تمام عرب قبائل کا لشکر ذی قعدہ ۵۵ھ میں مدینہ منورہ چڑھ آیا۔

مشہور تو یہ ہے کہ اس لشکر کی تعداد دس ہزار تھی مگر بخاری کی شرح فتح الباری میں تصریح کی گئی ہے کہ ان کی کل تعداد چو ہیں ہزار۔ زائد تھی۔ اسی لشکر کے مقابلہ کے لئے آپؐ نے مدینہ منورہ کے اطراف میں خندق کھوونے کا تکمیل دیا۔ اسی وجہ سے اس لڑائی کو خندق کی لڑائی کہا جاتا ہے۔ اس موقع پر صحابہؓ امؓ نے اپنی عورتوں اور بچوں کو قلعہ بند کر لیا۔ چاہیے تو یہ تھا کہ سابقہ معاهدہ کی رو سے بن ریند مشرکین کے مقابلہ میں مسلمانوں کا ساتھ دیتے مگر انہوں نے عورتوں کو نہ تا سمجھ کر ان کو زک پہنچانا چاہی۔

یہ قلعہ یہود کے قبیلہ سے متصل تھا۔ انہوں نے رات کے وقت قلعہ پر حملہ کر دیا۔ ایک یہودی قلعہ کے دروازے تک پہنچ گیا۔ حضرت صفیہؓ (آنحضرت ﷺ کی پھوپھی) نے خمینہ کی ایک چوب اکھاڑی اور یہودی کے سر پر اس زور سے ماری کہ سر پھٹ گیا۔ اس کا سر کاٹ کر قلعہ کے نیچے پھینک دیا۔ یہودیوں کو یقین ہو گیا کہ قلعہ میں فوج کا ایک دستہ بھی متعین ہے۔ اس خیال سے پھر انہوں نے حملہ کی جرأت نہ کی۔

۲۳ ذی قعده ۵۵ھ کو آپ جنگ خندق سے واپس آئے تو اللہ کے حکم سے اسی وقت بنو قرینہ پر چڑھائی کا حکم ملا۔ بالآخر بنو قرینہ کو عمد شکنی کی عبرت ناک سزا دی گئی۔ جس کی تفصیلات کا یہاں موقع نہیں۔ (زر قانی ص ۱۲۹ ج ۲)



## باب 2

## شیعہ کا تاریخی پس منظر

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے واضح ارشادات کے بعد یہودیت کا مستقبل سر زمین عرب میں تاریک ہو گیا۔ ایک طویل عرصہ تک یہودیوں کی ستم کاریوں، محمد بن کنیوں اور تیشہ زنیوں سے اسلام کا سینہ چھلنی ہو تاریخا۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم مدنی زندگی میں یہودیت کی جفا کاریوں کا شکار رہے۔ آپ کو مشرکین مکہ کی واضح دشمنی اور کھلے عام عداوت سے وہ دکھنہ پسخاجو یہود کی محلاتی سازشوں، من گھڑت قسم کی پھیلائی ہوئی افواہوں اور آئے دن کے بغض و عناد سے آلودہ چالبازیوں سے آپ کو ذہنی کوفت قلبی صدمہ، پریشانیوں کی ٹیس اٹھانا پڑی۔

آنحضرت ﷺ کی وفات کے بعد فتنوں کا آغاز ہوا۔ کئی قبائل زکوٰۃ سے منحر ہو گئے۔ یہود کی ایک آبادی جھوٹے مدعا نبوت میلہ کذاب کی پیرو کاربن گئی۔ اگر نظر غائر سے ان تمام بستیوں اور قبیلوں کا جائزہ لیا جائے تو واضح طور پر ان کے در پرده یہود کی کارستانی ہی نظر آئے گی۔

آنحضرت ﷺ کی وفات کے بعد قریب تھا کہ گلشن رسالت خزان آلود ہوتا..... مگر ساقی بزم افروز کی مددت اور باد بماری نے صدیق اکبرؒ ایسا اولوا العزم مدبر و رشہ میں چھوڑ دیا تھا جس کی نادرہ روزگار کاوش اور بے مثال استقلال نے اسلام کے جماز کو کلفتیں عدا توں، سازشوں اور ابرسیاہ بن کراش نے والی مخالف ہواوں کے تھیڑوں سے ساحل مراد پر پہنچا دیا۔ یہودیت دم بخود ہو کر رہ گئی۔

محمد فاروقی میں اسلام کی شوکت و حشمت چار داگنگ عالم میں پھیلی تو یہود و مجوہ دانت پیس کر رہ گئے۔ اسلام کا نیر اقبال اونچ ٹریا کی بلندی پر پہنچ گیا۔ تو یہود نے دیسے

کاریوں، زیر زمین سازشوں اور خفیہ سرگرمیوں کے ذریعے اسلام کو زک پہنچانے کا منصوبہ بنایا۔

حضور ﷺ مرض وفات میں فرماتے تھے۔ ”عائشہ“ میں نے خیر میں جو کھانا کھایا تھا میں اس کا اثر برابر محسوس کرتا رہا۔ اسی زہر کے اثر سے میں اپنی رگ کثتی دیکھا ہوں۔

(صحیح بخاری باب مرض النبی صلی اللہ علیہ وسلم)

آنحضرت کے مبارک عمد میں حضرت عائشہ پر تہمت کے پس پرده انہی یہودیوں کی سازش کا ر فرماتھی۔

ایک بدوسی سردار کنانہ بن ربع نے دھوکے سے حضرت محمد بن مسلم کو شہید کیا۔

(سیرت ابن ہشام ص ۸۵ ج ۲)

وادی القراء میں حضرت محمد ﷺ کی موجودگی میں ایک تیر سے آپ کے خادم خاص حضرت مسلم شہید ہوئے۔

صحابہ کرام کو السلام علیکم کی بجائے اسماعیل علیکم (تم پر ہلاکت ہو) یہودیوں نے کہا شروع کر دیا۔

حضرت عمرؓ کی شادت سے ایک دن پلے سیفونہ یہودی اور فیروز ابو لولو جھوٹی کو ایک ساتھ مدینہ منورہ دیکھا گیا۔

## حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی آخری وصیت

حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی آخری وصیتوں میں ایک وصیت یہ تھی!

اخرجوا اليهود من جزیرہ العرب

یہود کو جزیرہ عرب سے نکال دو (صحیح بخاری کتاب الجماد)

آنحضرت ﷺ کے ان واضح اور غیر مسمم ارشادات پر عمل کرنے کا خرواعزاد

حضرت عمرؓ کو حاصل ہوا۔ چنانچہ حضرت عمرؓ نے خبر، فدک، وادی قراء وغیرہ سے تمام یہود کو عرب سے شام کی طرف جلاوطن کر دیا۔

## شیعہ مذہب کا بانی

جزیرہ العرب کے جنوب میں یہیں ایک ملک ہے۔ صنعاں کا مشہور دارالحکومت ہے۔ یہاں یہودیوں کی کثیر آبادی تھی۔ عبد اللہ بن سبائی خاندان کا ایک فرد تھا۔ نہایت شاطرانہ ذہنیت اور عیارانہ فطرت کا مالک تھا۔ اس کا دل اسلام کے خلاف جوش و خروش اور غیظ و غصب سے لبریز تھا۔ اس کا دماغ سازش و منصوبہ بندی، جوڑ توڑ اور پروپیگنڈے میں اپنی مثال آپ تھا۔

چھوٹے سے قد کا یہ یہودی اپنی فطرت اور صلاحیت کے بل بوتے پر بڑی سے بڑی قوم میں باہمی نزاع، اختلاف اشتقاق، عداوت و شتقات اور پیدا کرنے میں یہ طولی رکھتا تھا۔ اسلام کے خلاف بڑی بڑی جنگوں سے جب نقصان نہ پہنچایا جا سکا تو یہ شخص فریب کاری اور فتنہ سامانی کے اسلحے سے لیس ہو کر از خود مدینہ منورہ چلا آیا۔ اس نے اسلام کی تخریب کا یہ پروگرام مرتب کیا کہ مسلمان بن کر اسلام میں افتراق اور مسلمانوں میں اختلاف پیدا کر کے اندر ہی اندر اسلام کی جڑیں کھو دی جائیں اور اسلام سے یہود نے جو چر کے کھائے ہیں ان کا انتقام لیا جائے۔

## عبد اللہ بن سبائی کی ابتدائی کارگذاری

ابن سبائی اسلام دشمن تحریک کے بغور مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ اس نے دین اسلام کی بخششی اور مسلمانوں میں تفہیق کا نجیب نفع کے لئے دو محاذ منتخب کئے ایک سیاسی اور دوسرا مذہبی۔ پاکستان کے مشہور مورخ اور سکالر علامہ سید نور الحسن بخاری ”جنوری

۱۹۸۳ء میں ملتان میں جن کا انتقال ہوا ہے۔) انہوں نے اپنی بلند پایہ تصنیف "کشف الحقائق" میں ابن سaba کے دونوں مجازوں کا تجزیہ درج ذیل الفاظ میں کیا ہے۔

"یا سی مجاز اس طرح قائم کیا کہ امیر المؤمنین حضرت عثمان غنی" اور ان کے امراء عمال (گورنرزوں) کے خلاف جھوٹا اور بے بنیاد پروپیگنڈہ کر کے عوام کے دلبوں میں ان کے خلاف نفرت و عداوت کے جذبات اس حد تک مشتعل کئے کہ انہیں معزول کر دیا جائے..... نظام حملکت کے اس اضمحلال کے بعد اسلامی سلطنت کمزور ہو جائے گی۔ مسلمانوں میں باہمی انتشار و تفرقہ پیدا ہو گا۔"

نہ ہی مجاز اس طرح قائم کیا کہ یہدھے سادھے دین فطرت کے صاف اور واضح عقیدوں میں تبدیلی پیدا کی جائے۔ توحید و رسالت پر حملہ کیا جائے۔ اسلام کے غیادی حقائق کو منخر کر کے عوام کو گمراہ کیا جائے۔ اس طرح مسلمانوں کی وحدت کو پارہ پارہ کیا جائے اور ان میں اعتقادی تفرقہ ڈال کر فرقہ بندی کا نیج بویا جائے تاکہ یہ علیحدہ علیحدہ فرقوں اور گروہوں میں بٹ جائیں۔ (کشف الحقائق ۲۷)

نامور مورخ ابن جریر طبری (متوفی ۳۱۰ھ) کے الفاظ میں ابن سaba کا مختصر تعارف اور اس کی مکارانہ ذہنیت کے چند شاہکار ملاحظہ ہوں۔

"عبدالله بن سبا صنعا (یمن) کا رہنے والا ایک یہودی تھا۔ اس کی ماں حبیش تھی۔ وہ حضرت عثمان کے زمانہ خلافت میں (بظاہر) اسلام لایا۔ پھر مسلمانوں کے شروں میں گھوم پھر کران کو گمراہ کرنے لگا۔

"اس نے اپنی میم کا آغاز حجاز سے کیا پہلے بصرہ، کوفہ اور پھر شام آیا۔ اہل شام میں سے کوئی شخص بھی ان کے جھانے میں نہ آیا۔ بلکہ انہوں نے اسے شام سے نکال دیا۔ پھر وہ مصر آیا یہاں اس نے کافی عمر

گذاری وہاں کے لوگوں سے کہنے لگا۔ اس شخص پر تعجب آتا ہے جو کہتا ہے یا مگر رکھتا ہے کہ حضرت عیسیٰ واپس آئیں گے۔ لیکن حضرت محمدؐ کے واپس آنے کا انکار کرتا ہے حالانکہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے۔

ان الذی فرض علیک القرآن لرادک الی معاد

”پس (حضرت) محمدؐ (حضرت) عیسیٰؐ کی نسبت اس دنیا میں دوبارہ آنے کے زیادہ مستحق ہیں۔“

اس نے رجعت کا عقیدہ وضع کیا۔ جسے بعض لوگوں نے مان لیا۔ پھر اس نے کہا ہزار نبی ہو گزرے ہیں۔ ہر نبی کا وصی (جسے وصیتیں کی جائیں اور خفیہ ہدایات دی جائیں) ہوتا ہے۔ اور حضرت علیؓ (حضرت) محمدؐ کے خاتم الاصحیاء ہیں۔ اس کے بعد کہنے لگا۔ جو شخص رسول اللہؐ کی وصیت کو نہ مانے اور (حضرت) علیؓ وصی رسول پر غالب آکر امت کی زمام کا راپنے باتھھ میں لے لے۔ اس سے بڑا ظالم اور کون ہو گا؟

اس کے بعد ان سے کہنے لگا۔ (حضرت) عثمانؓ نے خلافت بغیر حق کے لی ہے اور (حضرت) علیؓ رسول اللہؐ کے وصی ہیں۔ تم اس معاملے میں اقدام کرو اور حضرت عثمانؓ کو اس منصب خلافت سے ہٹا دو اور اس ممکن کا آغاز اپنے حکام اور گورنرزوں پر طعن و اعتراضات سے کرو۔ امر بالمعروف اور نبی عن المکر کر کے لوگوں کو اپنی طرف مائل کرو۔ پس اس نے (تمام ممالک میں) اپنے داعی اور ایجنت پھیلایا ہے۔

(طبری ص ۳۷۸ ج ۳)

## ایران کے مجوسی اور سبائیوں کا گھڑ جوڑ

ان لوگوں کے دلوں میں کینہ کی پہلی چنگاری اس روز بھڑکی جب نبی کریمؐ نے ۶۵

میں باقی بادشاہوں کو دعوت نامہ ہائے مبارک لکھتے وقت پر ویز شاہ ایران کو بھی نامہ لکھا۔ پر ویز لعین نے بغیر پڑھے اسے چاک کر کے اپنے گورنر کو جو یمن کا عامل تھا لکھا کہ محمد گو گرفتار کر کے دربار میں پیش کرے۔ مگر جب بازان کے فرستادہ حضور گی خدمت میں پہنچ تو آپ نے فرمایا کہ آج شب تمہارے بادشاہ پر ویز کو اس کے بیٹے نے قتل کر دیا ہے اور پر ویز کے نامہ چاک کرنے پر آپ نے پہلے فرمادیا تھا کہ پر ویز نے میرا نامہ (رقصہ) مبارک نہیں چاک کیا بلکہ اپنی سلطنت کو چاک کیا ہے۔

آپ مشہور شیعہ مورخ حسین کاظم زادہ کی زبان سے ہے.....

جس دن سعد بن ابی و قاسی نے خلیفہ دو نم کی جانب سے ایران کو فتح کیا..... ایرانی اپنے دلوں کے اندر کینہ و انتقام کا جذبہ پالتے رہے..... یہاں تک کہ شیعہ فرقہ کی بنیاد پڑ جانے سے پورے طور پر اس کا اظہار کرنے لگے۔ صاحبان و اقیفیت و اطلاع اس بات کو بخوبی جانتے اور مانتے ہیں کہ شیعیت کی بنیاد ابتداء میں اعتقادی مسائل، نظری و نعلیٰ اختلافات کے علاوہ ایک سیاسی مسئلہ بھی تھا۔

آگے چل کر اس سیاسی مسئلہ کو بھی مصنف واضح کر کے لکھتا ہے کہ ایرانی ہرگز اس بات کو بھی نہ بھول سکتے تھے نہ معاف کر سکتے تھے اور نہ قبول کر سکتے تھے۔ کہ مٹی پر نگہ پاؤں پھر نے والے عربوں نے جو جنگل و صحراء کے رہنے والے تھے۔ ان کی مملکت پر تسلط کر لیا ہے۔ ان کے قدم خزانوں کو لوٹ کر غارت کر دیا ہے اور ہزاروں لوگوں کو قتل کر دیا ہے۔

آگے چل کر بھی مصنف لکھتا ہے کہ حضرت عمر نے مدائن اور اس کے مفتوح ہزاروں ایرانی قیدیوں کو آزاد کر دیا۔ اس طرح تمام قیدی آزاد ہو گئے۔

ایرانیوں کی نفرت کا ایک اور واقعہ بھی اسی حسین کاظم زادہ

صاحب کی زبانی سنئے۔

ہر مزان ایرانی کو جو خوزستان کا سابق والی اور دویکے از بزرگ زادگان و صاحب افران تھا۔ معد ایک اور شخص کے قتل کر دیا۔ کیونکہ ابو لولو اکثر ہر مزان کے پاس جاتا رہتا تھا۔

حضرت عثمانؓ نے یاست کو عدالت پر ترجیح دے کر خون بھاپنے پاس سے دے کر عبید اللہ کو آزاد کر دیا۔ حالانکہ حضرت علیؓ نے عبید اللہ کو قصاص میں قتل کر دینے کا مشورہ دیا تھا۔

مصنف یہ واقعہ لکھنے کے بعد اس پر حاشیہ آرائی کرتے ہوئے لکھتا ہے۔ اس معاملے نے ایرانیوں کے دلوں میں عمرؓ و عثمانؓ کے خلاف غصہ اور کینہ کو بھڑکا دیا اور حضرت علیؓ امیر المؤمنین کے ساتھ ان کی محبت کو اور زیادہ کر دیا۔

ایرانی جو اپنے بادشاہ اور سرپرست سے محروم ہو گئے تھے۔ اس دن سے حضرت علیؓ کو اپنا حامی اور مہریان سمجھنے لگے۔ ان کے اور ان کی اولاد کے حق میں اپنے اخلاص و محبت کا اظہار کرنے لگے۔

حالانکہ یہ سب جھوٹ اور فریب ہے۔ حضرت عثمانؓ نے عبید اللہؓ کو ہر مزان کے بیٹے تباہ آن کے حوالے کیا تھا۔ ہر مزان بظاہر مسلمان تھا مگر درپر دہپا اسلام دشمن مجوسی تھا اور اس کا بیٹا قباقاذان پکا مسلمان تھا اور اپنے باپ کی سازش سے بھی واقف تھا۔ اس عبید اللہ کو ”فتیک اللہ“ یعنی اللہ کے واسطے چھوڑ دیا تھا۔

طبری اس واقعہ پر الگ عنوان قائم کر کے تبصرہ کرتا ہے۔ (طبری ص ۲۳ ج ۵)

”حضرت عثمانؓ نے اپنے پلے سے کوئی خون بھانیں ادا کیا تھا۔ یہ صرف عجمی سازش کی حرکاری ہے اور لفظ یہ کہ بڑے بڑے محققین اور مورخین نے اسے دوست تسلیم کر لیا۔“

اس طرح لوہنڈی اور غلام بنانے والا پسلا واقعہ بھی سرتاسر غلط

ہے۔ صرف اہواز کے مقام پر بغاوت ہوئی تو حضرت ابو موسیٰ اشعریؑ نے بغاوت کچل کر وہاں کے لوگوں کو گرفتار کیا۔ مگر حضرت عمرؓ کے حکم سے سب چھوڑ دیئے گئے۔"

مائن کی فتح کے وقت بھی سب نے جزیہ دینا قبول کیا اور ذمی بن کر رہتا قبول و منظور کیا اور وہ بدستور اپنی جائیدادوں اور املاک پر قابض رہے۔ صرف جلو لا کی جنگ میں مال خیمت کے علاوہ غلام اور لوونڈیاں مسلمانوں لشکریوں کے ہاتھ میں آئیں۔ ان میں اعلیٰ خاندان کی لڑکیاں بھی تھیں حضرت عمرؓ سبایا الجلوت سے پناہ مانگا کرتے تھے۔

ایک دفعہ عبد اللہ بن سبئے حضرت ابو الدرداء کے سامنے بھی یہوے محتاط انداز میں اپنے خیالات کا اظہار کیا تو انہوں نے صاف کہ دیا کہ تم مجھے یہودی معلوم ہوتے ہو۔ (حقیقت مذہب شیعہ ص ۲۳)

عبدہ بن صامتؓ سے اس قسم کی گفتگو کی تو انہوں نے پکڑ کر مشق میں حضرت معاویہؓ کے پاس بھیج دیا۔ انہوں نے اس کو شام سے نکال دیا۔

## تاریخ شیعیت پر اجمالی نظر

بلاشبہ شیعہ مذہب کا بانی چکنے قد اور کالے رنگ والا یعنی یہودی عبد اللہ بن سبئا تھا۔ تاہم اس مذہب کی ابتدائی کارگذاری سے اندازہ ہوتا ہے کہ یہود و مجوس اور عیسائیت کی اسلام دشمنی اور غیظ و غضب نے شفاقت کی جو آخری شکل اختیار کی اور تین غیر مسلم طاقتوں کی ستم کاریوں سے جو مرکب اور ملغویہ تیار ہوا۔ اسی کا نام شیعیت یا سبائیت ہے۔ بعض لوگوں نے انیں کو راقصیت کا نام دیا۔

اس وقت دنیا میں تقریباً (۷۰) ستر سے زائد مختلف الخیال اور مختلف العقائد گروہ اپنے آپ کو سچا شیعہ کہلانے کے مدعی ہیں۔ چنانچہ مشہور مستشرق ہنر لامن اپنی مشہور

تألیف "اسلام۔ معتقدات و آئین میں لکھتا ہے"

"حضرت علیؑ کے جاہ طلب اور کثیر التعداد اوصاف نے تھوڑے ہی دنوں میں شیعہ جماعت کو بہت سے ایسے فرقوں میں منقسم کر دیا جو برا بر ایک دوسرے پر سب و شتم کرتے تھے۔ یہ لوگ سیاسی فہم و فرست سے عاری، رشک و حسد میں بھلا اور منصب امامت کے بارے میں آپس ہی میں جو شدت کے ساتھ لڑتے جھگڑتے تھے۔ وہ حکومت کے خلاف حزب مخالف کی صفت رکھتے تھے۔ ان لوگوں کی سازشوں اور ایسے لوگوں کی بغاوتوں کے حالات سے جو ناقص طور سے منظم کی گئیں۔ پہلی دو صدی کے واقعات ان سے بھرے پڑے ہیں۔"

(ترجمہ: سرڈنیس ڈائریکٹر شعبہ النہ شرقیہ لندن یونیورسٹی ص ۱۲۳)

لندن کی مشہور لیوز کمیٹی نے سلسلہ مذاہب مشرق کی چھٹی کتاب "مذاہب تشیع" کے نام سے ۱۹۳۳ء میں شائع کی۔ اس کے مولف ڈوائٹ ایم ڈونالڈسن میں یہ صاحب (۱۶) سولہ برس مشہد (ایران) میں رہے۔ موصوف اپنی کتاب کے صفحہ نمبر ۲۳ پر رقم طراز ہیں۔

"خلافت کے متعلق حضرت علیؑ کے دعاوی کو ان کے دوست محض سیاسی نصب العین نہیں بلکہ قضا و قدر کی طرف سے ان کا مقرر کردہ حق تصور کرتے تھے".....

حضرت عثمانؑ کے زمانے میں ایک پر جوش واعظ عبد اللہ بن سبانے مسلمانوں کو گراہ کرنے کی غرض سے ساری مملکت میں سیاحت کی تھی۔

## شیعہ کے عقائد

### توحید

### ذات پاک رب العزت میں شرک و شراکت

علامہ کشی سبائیہ کے بہت بڑے عظیم و جلیل عالم فاضل اور فن رجال میں سند کا درجہ رکھتے ہیں۔ ان کا سال وفات ۳۲۰ھ ہے۔ ان کی رجال میں کتاب ”معرفت اخبار الرجال“ جو رجال کشی کے نام سے مشہور ہے۔ فن رجال میں سب سے پہلی کتاب ہے۔

### سیدنا حضرت علیؑ کی الوہیت

اسی رجال کشی میں ہے کہ ابن سباء لعین نے سیدنا حضرت علیؑ کی الوہیت کا دعویٰ کر دیا۔

ا۔ پوری سند کے ساتھ۔۔۔ سیدنا حضرت محمد باقر رحمۃ اللہ سے روایت ہے کہ! ان عبداللہ بن سبیا کان یدیے النبوہ عبد اللہ بن سباء اپنے لئے نبوت کا دعویٰ ویزعم ان امیر المؤمنین علیہ کرتا تھا اور اس کا خیال تھا کہ حضرت علیؑ السلام ہو اللہ تعالیٰ ہی اللہ تعالیٰ ہیں۔

یہ خبر حضرت علیؑ کو پہنچی تو آپؑ نے اسے بلا بیا اور اس کے متعلق پوچھا۔ اس نے اس کا اقرار کیا اور کہا نعم انت ہو ہاں تو وہی (اللہ) ہے میرے دل میں القاء ہوا ہے کہ انکا انت اللہ و انی نبی بلاشبہ آپ اللہ ہیں اور بالیقین میں نبی ہوں۔

حضرت علیؑ نے اس سے فرمایا تو ہلاک ہو۔ تیرے ساتھ شیطان نے تمثیر کیا ہے۔ تیری ماں تجھے روئے اس (عقیدہ باطل) سے رجوع اور توبہ کر۔ اس نے انکار کیا۔ پس آپ نے اسے قید کر دیا اور تین دن تک اس سے توبہ کا مطالبہ فرماتے رہے۔ مگر اس نے توبہ نہ کی۔ فاحرقہ بالذار پس آپ نے اسے آگ میں جلا دیا۔ (رجال کشی ص ۷۰)

اسی کے ساتھ دوسری مختصر روایت حضرت جعفر صادقؑ سے بھی اسی مضمون کی ہے۔

سیدنا حضرت جعفر صادقؑ سے سند کے ساتھ روایت ہے۔ فرمایا:

”خدا عبد اللہ بن سباء پر لعنت کرے۔ اس نے حضرت علیؑ کے متعلق ربوہیت کا دعویٰ کیا اور خدا کی قسم امیر المومنین اللہ کے بندے تھے۔ ہلاکت ہو اس پر جو ہم پر جھوٹ باندھتا ہے اور لوگ ہمارے بارے میں وہ کچھ کہتے ہیں جو ہم اپنے بارے میں نہیں کہتے۔ ہم بارگاہ اللہ میں ان لوگوں سے اپنی برات (کاعلان) کرتے ہیں۔ (یہ دو دفعہ فرمایا)“

وَإِنْ قَوْمًا يَقُولُونَ فِيْنَا مَا لَا نَقُولُهُ فِيْنَا نَفْسًا

نَبْرَا إِلَى اللَّهِ مِنْهُمْ نَبْرَا إِلَى اللَّهِ مِنْهُمْ

(”معرفت اخبار الرجال“) (رجال کشی) ص ۱۷

سیدنا حضرت زین العابدین رحمۃ اللہ علیہ سے روایت ہے۔ فرمایا:

”جس نے حضرت علیؑ پر اقرار کیا اس پر اللہ لعنت کرے۔ میں عبد اللہ بن سباء کو یاد کرتا ہوں تو میرے بدن کے روٹنے کھڑے ہو جاتے ہیں، بلاشبہ اس نے ایک بہت بڑا دعویٰ کیا اور اللہ اس پر لعنت کرے۔“

کان علیا واللہ عبد اللہ حالحا اخو خدا کی قسم! حضرت علیؑ اللہ کے صالح رسول اللہ ماذل الکرامتہ من بندے اور رسول اللہ کے بھائی تھے آپ

الله الابطاع لله ولرسوله  
 کو بارگاہ الہی سے جو بھی کرامت و بزرگی  
 ملی۔ خدا اور رسول کی اطاعت سے ملی۔  
 (”معرفت اخبار الرجال“ رجال کشی ص ۱۷)

ان حقائق سے معلوم ہوتا ہے کہ دین کے چشمہ شفاف اور عقاید کے آب زلال کو  
 اس لعین نے میلا اور گدلا کر دیا۔ آج سیدنا علیؑ کے متعلق عقاید و تصورات میں جو غلوپایا  
 جاتا ہے۔ ظاہر ہے وہ عبد اللہ بن سباء اور اس کے حواریوں کی کارستانی ہے۔ جس سے  
 حضرت علیؑ نے برطایرات کا اعلان کیا ہے۔

اب دیکھئے یہ لوگ کس طرح اپنے آئمہ کو الوہیت اور ابو بیت کا درجہ دیتے ہیں۔

## ۲۔ تخلیق جن و انس کا مقصد خدا کی عبادت

نہیں ”امام“ کی معرفت ہے۔

و مَا خلَقْتُ الْجِنَّةِ وَالْأَنْسَةَ إِلَيْهِمْ بَعْدَهُنَّ (ذاریات)

بقول سیدنا جعفر صادقؑ سیدنا حسینؑ نے ارشاد فرمایا۔

خدا تعالیٰ نے بندوں کو صرف اس غرض سے پیدا کیا ہے کہ اس کی معرفت حاصل  
 کریں کیونکہ جب معرفت حاصل کر لیں گے تو اسی کی عبادت کیا کریں گے۔ ایک شخص نے  
 عرض کی۔ معرفت خدا کا مطلب کیا ہے؟ فرمایا ہر زمانہ کے لوگوں کا اپنے زمانہ کے امام کا  
 پہچان لینا۔ (ص ۱۰۲۳) عبادت خدا موقوف ہے۔ معرفت خدا پر، اور معرفت خدا  
 موقوف ہے۔ معرفت امام پر! تو تخلیق جن و انس کا اصل مقصد خدا کی عبادت کیا ہوا؟ معاذ  
 اللہ! حالانکہ ان کی تخلیق سے اللہ تعالیٰ کا مطلوب شرعی اللہ کی عبادت ہے۔

مسلمین خدا کے نہیں بلکہ "آئمہ" کے!

ایک راضی کے بد لے ایک لاکھ ناصیح جہنم میں

داتقویوما (۱) (سورۃ بقرہ رکوع)

تفسیر امام میں جناب جعفر صادق رحمۃ اللہ علیہ سے منقول ہے کہ قیامت کے دن ایک شیعہ ہمارا ایسا لایا جائے گا، جس نے اعمال صالحہ کچھ بھی نہ کئے ہوں گے۔ مگر ہماری دوستی اس کے دل میں موجود ہوگی اور اس کو ایک لاکھ ناصیحوں کے مابین کھڑا کیا جائے گا اور اس نے یہ کہا جائے گا کہ چونکہ تو امامت کا قائل تھا۔ اس وجہ سے یہ ناصیح تیرے عوض جہنم میں بھیجے جاتے ہیں اور یہ خدا کے اس قول سے ثابت ہے۔ ربما یو دال دین کفر والو کا نو مسلمین یعنی بہت سے منکرین (ولایت) آرزو کریں گے کہ کاش وہ بھی امامت کے تسلیم کرنے والوں میں ہوتے۔

(حاشیہ ترجمہ قرآن مجید از مولوی مقبول احمد ص ۱۳)

(ناصیح سے ان لوگوں کی مراد سنی ہوتی ہے۔ یہ اہل سنت کو ناصیح کرتے ہیں۔)

غور فرمائیے! یہاں کیا سارے قرآن میں "امامت" مصطلحہ کا کیسی ذکر تک نہیں۔ یہاں ذکر ہے رب العزت کے "کفار و مسلمین" کا۔ مگر سبائیہ نے خدا کے مقام پر "آئمہ" کو بٹھا دیا۔ پھر کہانی کیا وضع کی، کہ ایک نابکار سبائی کے عوض ایک لاکھ اہل سلام کو جہنم میں ڈال دیا جائے گا کیوں کہ ان کا ایمان بھی صحیح تھا اور ان کے اعمال بھی صالحہ تھے۔

(اصل ترجمہ میں حاشیہ پر سورۃ اور رکوع کا حوالہ نہیں۔ نہ وہاں ضرورت تھی۔ ہم نے ہر موقع پر حوالہ کے ساتھ لکھ دیا ہے تاکہ قارئین کرام کو سوالت ہو۔)

(یہ روایات کسی "امام" سے درحقیقت نہیں ہیں۔ عموماً چالاک سبائیوں نے خود گھڑ کر کسی "امام" کے نام منسوب کر دیں۔ تفصیل اپنے موقع پر آجائے گی۔)

اور پھر طرف تماشایہ کہ سب کچھ خدا کے کلام قرآن کریم سے ثابت ہے۔ انا لله...  
آل سباء نے دین کے نام سے دین کی تخریب اعمال صالحہ کی عدم ضرورت اور بدی و  
بد کاری کی ہمہ گیری و اشاعت کا کیا حسین "جال" بچھایا ہے۔ بھلا اب کون احمد سبائی ہے  
جو نیکی کے قریب بھی پھٹکے یا یہ کاری سے اپنا منہ کالا کرنے میں زرا بھر تا مل کرے۔

## ۲۔ عرش و کرسی پر اور آسمانوں اور جنت

### جہنم میں ہر جگہ ان کا تسلط ہے

لن نومن لک (بقرہ رکو ۶۴)

تفسیر امام میں ہے کہ جس وقت موسیٰ نے بنی اسرائیل سے محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت اور علی و اولاد علی کی امامت کا اقرار لینا چاہا۔ تو انہوں نے یہ کہہ دیا کہ جب تک ہم خدا کو اپنی آنکھ سے نہ دیکھ لیں۔ ہم باور نہ کریں گے کہ یہ خدا کا حکم ہے۔ اسی گستاخی کے سب سے کہنے والوں پر بھلی گری جو باقی رہے تھے۔ ان سے موسیٰ علیہ السلام نے دریافت کیا کہ تم کیا کہتے ہو انہوں نے کہا ہم نہیں جانتے کہ ان پر کیا گزری، آپ دعا کیجیے خدا ان کو زندہ کر دے تاکہ ہم ان سے دریافت کر کے اطمینان کر لیں۔ چنانچہ (حضرت) موسیٰؑ کی دعا سے وہ زندہ ہوئے اور انہوں نے ان لوگوں کو اطلاع دی کہ ہم نے آسمانوں میں حجاب قدس میں عرش پر کرسی پر، جنت میں دوزخ میں کسی کا وہ تسلط نہ پایا جو محمد (ا) و علی و فاطمہ و حسن و حسین و آئمہ اولاد حسن کا ہے۔ چنانچہ جب ہم کو جنم کی طرف لے چلے، تو منجانب محمد و علیؑ آواز آئی کہ ان لوگوں پر ابھی عذاب نہ کرو کہ یہ ایک سائل کے سوال پر زندہ کئے جائیں گے اور ان سے ہمارا اور ہماری آل کا شرف دریافت کیا جائے گا۔ (ص ۱۵-۱۳ حاشیہ)

(یہ نبی کریمؐ کا نام نامی تکلفاً برائے "وزن بیت" لیا جا رہا ہے ورنہ اصل شان

حضرت علیہ وآلہ وآلہ علیہ کی بیان کرنا مقصود ہے، آگے آپ دیکھیں گے کہ یہ تکف بر طرف ہو گا اور بیلی تھیلے سے باہر آجائے گی۔)

تو یہ سارا کچھ آل کا شرف بتانے کے لئے کیا گیا اور انہوں نے بتا دیا کہ آسائوں میں حباب قدس میں عرش پر علیہ وآلہ وآلہ علیہ کا تسلط ہے۔ حتیٰ کہ عرش و کرسی بھی اللہ رب العزت سے فارغ کرا کر ان کے تسلط میں دیئے گئے ہیں پھر کمال یہ ہے کہ جنت توجنت دوزخ میں بھی انہی کا تسلط ہے۔ یہاں تک کہ اگر کسی کو حکم خدا دوزخ کی طرف لئے جا رہے ہوں تو ان کو عذاب سے بچالینے کا اختیار ہے مگر یہ زندہ ہو کر دنیا کو آل کا شرف بتا سکیں۔

۲۔ پھر یہ حقیقت نظر انداز نہ فرمائی کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام نبی اسرائیل سے علیہ وآلہ وآلہ علیہ کی امامت کا اقرار نہ کرنے پر ان پر یہ گزری تو امت محمد مصطفیٰ اگر ان حضرات کی امامت کا انکار کرے گی تو ان پر کیا پیش آئے گی؟

## ۵۔ وہ زمین کے مالک ہیں۔ انہی کی وجہ سے

زمین کی بقا ہے اور اسے سکون ہے!

يقول الكافر يليتنى كنت ترابا (خاتمه النباء)

علل الشائع میں ہے کہ حضرت ابن عباسؓ سے دریافت کیا گیا کہ جناب رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے جناب علی مرتضیٰ کی کنیت ابو ترثیب کیوں قرار دی فرمایا اس لئے کہ وہ زمین کے مالک ہیں ان کی وجہ سے زمین کی بقا ہے اور انہی کی وجہ سے زمین کو سکون ہے۔ (۱۱۶۳) (جن سبائی بے ایمانوں کو رسول کریمؐ کی ذات پاک پر کذب و افتراء میں تامل نہ ہو انہیں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہم پر بہتان باندھنے میں کیا چیز مانع ہو سکتی ہے؟)

ہم تو قرآن کریم میں ان الارض لله (اعارف ۵۱۴) ان ارضی واسعۃ

(عکبوت ۶۴) وغیرہ آیات پڑھ کر آج تک یہی سمجھتے رہے کہ زمین کا اصل مالک اللہ رب العزت ہے۔ یہ اب آکر ”حقیقت“ کھلی کہ زمین کے مالک حضرت علیؓ ہیں اور انہی کی وجہ سے زمین کی بقا ہے اور اسے سکون ہے۔ چنانچہ جس دن حضرت علیؓ نے دنیا سے رحلت فرمائی۔ نہ زمین باقی رہی اور نہ اس کا سکون جب مالک ہی نہ رہے تو مملوکہ چیزیں سکون و بقا کیا رہے گی؟

قرآن کریم سے تو یہاں تک ثابت ہے کہ مشرکین مکہ بھی جانتے اور مانتے تھے کہ زمین اللہ کی ہے۔ ارشاد فرمایا:

قل لمن الارض ومن فيها ان کنتم آپ پوچھئے کہ زمین کس کی ہے اور جو کچھ اس میں ہے، اگر تم جانتے ہو؟ وہ ضرور کہیں گے کہ اللہ کی ہے۔  
تعلمون○ سیقولون لله

(سورہ مومنوں - رکوع ۵)

مشرکین مکہ بھی مانتے ہیں کہ زمین اللہ کی ہے مگر یہ سبائی بے ایمان ان سے بھی گئے گزرے، یہ کہتے ہیں کہ زمین امام کی ہے اور زمین کے مالک حضرت علیؓ ہیں اور پھر اپنے اس کذب و بطلان اور بہتان و افتراء کی نسبت کرتے ہیں۔ مفسر قرآن جبراہیم سیدنا حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ و فتحم کی طرف!

## ۶۔ آسمانوں اور زمینوں کی ہر چیز کے خزانہ دار علیؓ ہیں۔

صراط اللہ الذی لہ مافقی السموات و مافقی الارض (شوریٰ)  
جتاب سیدنا محمد باقرؑ نے فرمایا کہ صراط اللہ سے مراد علیؓ مرتضیؓ ہیں۔ جن کو خدا نے تعالیٰ نے اپنے آسمانوں کی اور زمینوں کی کل چیزوں پر خزینہ دار امین مقرر فرمایا

ہے۔ (ص ۹۷۶) علی صراط اللہ تو ہوئے تھے نقل کفر کفر نباشد، اللہ بھی بن بیٹھے۔ زمین و آسمان کی کل چیزیں تو اللہ ہی کی ہیں۔ صراط کی کب ہیں؟ جب علی ڈزمین و آسمان کی کل چیزوں کے خزانہ دار بن گئے و معاذ اللہ، اللہ ہو گئے۔ گوہ ان تمام اشیاء کے خزانہ دار ذاتی نہ تھے عطاوی طور پر ہو گئے۔ خدا نے یہ سارے خزانے ان کی مشتملی میں دے دیے اور یہ شان صرف خدا کی ہے۔

سیدنا علی ہوں یا محمد باقر! رضی اللہ عنہما۔ وہ تو اللہ کے پچ بندے تھے۔ یہ شرارت سبائیوں کی ہے کہ انہیں مند الوہیت پر بھاو دیا۔ معاذ اللہ۔

## ذات پاک رب العزت پر ولایت کا قبضہ (معاذ اللہ)

اب آپ دیکھیں گے کہ قرآن کریم میں جن مقامات پر ذات پاک باری تعالیٰ سے متعلق شرک یا کفر وغیرہ کا ذکر ہے۔ سبائیہ نے وہاں ولایت مرادی ہے اور اس طرح (معاذ اللہ) خدا کی ذات پاک پر ”ولایت“ کو قبضہ دے دیا گیا ہے اور توحید باری تعالیٰ پر یہ کھلا جملہ ہے اور شرک عظیم ہے اور یہ توعرض کرنے کی ضرورت نہیں کہ ساتھ ہی یہ قرآن کریم کی صریح تحریف (معنوی) ہے۔

لمحے! اب آپ سبائیہ کی بے باکی و بے ایمانی نہیں، بلکہ یہودیت کے اسلام سے انتقام لینے کے چند مناظر بطور نمونہ میتے از خروار دیکھئے!

پہلے ترجمہ قرآن مولوی مقبول احمد سے مثالیں پیش کی جاتی ہیں:-

۱۔ ان الله لا يغفران يشرك به (سورة نساء ع ۷)

تفیر عیاشی میں جناب محمد باقرؑ سے اس آیت کی تفیریں وارد ہے۔ ان الله لا يغفر ان يشرك به کے یہ معنی ہیں کہ خدا ہرگز اس شخص کو نہ بخشنے گا۔ جو علی کی ولایت کا منکر ہو۔ ویغفر مادون ذلک لمن یشاء۔ سے مطلب ہے کہ جو علی کے دوستدار ہیں ان کو

بخش دیگا۔ (ص ۷۰) حاشیہ ترجمہ قرآن از مولوی مقبول احمد سبائیت کی جسارت و بے باکی یا بے ایمانی کی داد دیکھنے کے خدا کے مقام پر حضرت علیؑ کو بخادیا۔

۲۔ ان الذين امنوا منكم كفروا اذ اذدوا كفرا (ناءع ۳۰)

تفیر عیاشی میں جناب جعفر صادقؑ سے منقول ہے کہ مراد ان سے وہ دونوں ہیں اور ان کا تیسرا اور چوتھا یا (یعنی ابو عبیدہ بن الجراح اور سالم مولاۓ حذیفہ) اور ثالث اور عبد الرحمن اور علیہ سب ساتھ ساتھ تھے۔ اس حدیث کے آخر میں ان کے ایمان اور کفر کے مراتب کا بھی ذکر ہے اور جناب جعفر صادقؑ سے منقول ہے کہ یہ فلاں فلاں کے بارے میں نازل ہوئی کہ جب وہ ابتدائے اسلام میں ایمان لائے اس کو تو خدا نے فرمایا امنوا پھر جب ولایت انہیں جلتائی گئی اور جناب رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے فرمایا۔ من کنت مولاہ فهذا علی مولاہ۔ تو اس وقت ان کے دلوں نے انکار کیا اسے پھر جب آنحضرتؐ نے فرمایا کہ علی کو میرا جانشیں اور امیر المؤمنینؑ تسلیم کرنے کی بیعت کرو تو انہوں نے اس حکم کی تقلیل کی اور بیعت کی۔ اسے خدا فرماتا ہے۔ ثم امنوا پھر جب رسول خدا کا انتقال ہوا، اور وہ اس بیعت پر قائم نہ رہے اسے خدا فرماتا ہے۔ ثم کفر وابلکہ ان لوگوں نے جو بحکم رسول خدا فرماتا ہے۔ ثم اذ اذدوا كفرا جس کا مطلب یہ ہے کہ ایمان کا کوئی جزو تو کہاں باقی رہتا کفر بھی معمول سے کہیں زیادہ بڑھ گیا۔ (ص ۱۹۸)

## خمینی صاحب اور توہین رسالت

یوں تو خمینی صاحب کے عقیدہ کے مطابق توحید، قرآن اور تمام ضروریات دین کے متعلق جملہ تصریحات اہل بیت سے جد اہیں۔ تاہم ان کی تصانیف میں جو باتیں واشگاف طور پر سامنے آئی ہیں۔ ان میں صرف اصحاب ثلاٹ کی توہین نہیں بلکہ آنحضرت صلی اللہ علیہ

وسلم بھی ان کے نشانہ قلم سے محفوظ نہ رہ سکے۔ خود حضرت علیؑ کو خمینی صاحب نے معاف نہیں کیا، ان کے مختار کل مخصوص اور قادر ہونے کا عقیدہ رکھنے کے باوجود ان کی بیچارگی اور بے بسی سے متعلق ایسی ایسی روائیں نقل کر دی ہیں کہ ہر انسان جیران رہ جاتا ہے۔ اپنی معرکتہ الاراء کشف الاسرار میں خمینی صاحب رقم طراز ہیں۔

## اقامت علی کے اعلان سے حضور ﷺ کا خوف

”خود حضور ﷺ بھی حضرت علیؑ کی امامت کے اعلان کرنے سے ڈرتے ہیں۔  
چنانچہ سورۃ مائدہ آیت نمبر ۷

یا ایها الرسول بلغ ما انزل الیک من ربک فان لم تفعل فما بلغت رسالتہ  
والله يعصمك من الناس کے تحت شیعہ رئیس المحدثین علامہ باقر مجلسی نے بھی آیت  
بلغ ما انزل الیک من ربک کے تحت لکھا ہے کہ یہ احکام سن کر رسول خدا صلی اللہ علیہ  
وسلم اپنی قوم سے خوفزدہ ہوئے کہ ایمان ہو کہ اہل شفاق و فناق پر آنندہ ہو جائیں اور اپنی  
جاہلیت اور کفر کی طرف پلٹ جائیں کیونکہ آنحضرت جانتے تھے کہ ان کو علیؑ سے کس  
درجہ عداوت ہے اور ان کی طرف سے ان کے دلوں میں کس قدر کرنے بھرے ہوئے  
ہیں۔ اللذاجبریلؐ سے فرمایا کہ حق سبحانہ و تعالیٰ سے سوال کریں کہ مجھے منافقوں کے شر سے  
محفظ رکھے۔ وہاں پھر جبریلؐ نازل ہوئے لیکن حفاظت کی آیت نہ لائے تو حضرت نے فرمایا  
کہ اے جبریلؐ میں اپنی قوم سے ڈرتا ہوں کہ وہ میری تکذیب کریں گے۔ اخ (حیات  
القلوب) مترجم جلد ۲ ص ۸۰ ناشر امامیہ کتب خانہ موچی دروازہ لاہور۔ لکھتے ہیں:  
ازین آیت بواسطہ این قرائیں و نقل احادیث کثیرہ معلوم مشبور کہ  
پیغمبر در تبلیغ امامت خوف از مردم داشتہ و اگر کے رجوع  
بتواریخ و اخبار کندھی فبمد کہ ترس پیغمبر بجا بودہ۔ ولے

خداوندا اور اُمّہ کرد کہ باید تبلیغ کنی و وعدہ کرد کہ اور احفظ کندا و نیز تبلیغ کر دو دربارہ ان شہنشاہ کردتا آخرین نفس ولے حزب مخالف نگذاشت کار انعام گیرد (کشف اسرار ص ۱۲۵)

ترجمہ: ”ان قرآن اور احادیث کثیرہ کی بناء پر اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ پیغمبر (حضرت علیہ السلام) امامت کی تبلیغ (اعلان) میں لوگوں سے ڈرتے تھے اور اگر کوئی شخص تاریخی کتب اور روایات کا مطالعہ کرے تو وہ سمجھ جائے گا کہ پیغمبر کا خوف بجا تھا مگر خدا نے آپ کو حکم دیا کہ آپ ضرور یہ حکم پہنچا دیں اور آپ کی حفاظت کا وعدہ فرمایا اور آپ نے یہ حکم پہنچا بھی دیا اور آخری دم تک کوششیں بھی کیں (کہ میرے بعد حضرت علیہ السلام کو خلیفہ بنایا جائے لیکن حزب مخالف نے یہ کام پورانہ ہونے دیا۔

رسول خدا نے ڈرتے ڈرتے بمشکل جان کی حفاظت کے وعدہ خداوندی کے بعد حضرت علیہ السلام کا اعلان کیا لیکن صحابہ کرام کے حزب اختلاف نے جو کثیر تعداد میں تھا۔ (یعنی حضرت صدیق اکبرؑ اور حضرت عمر فاروقؓ کی پارٹی) اس کے حکم میں مخالفت کی اور بجا تھے حضرت علیہ السلام کے زبردستی خود خلیفہ بن میثنا۔

یہ ہے ٹھینی صاحب کے نزدیک ”امامت علی“ اور نبوت محمدی کی حیثیت تو پھر ٹھینی کی امامت کی شان کیا ہوگی؟

## رسول خدا کامیاب نہیں ہوئے

تران نامزد ۲۹ جون ۱۹۸۰ء میں ٹھینی صاحب کا ایک پیغام شائع ہوا تھا جو انہوں نے بیشل ٹیلی و ٹن کے دوسرے حصے کے افتتاح کے موقع پر دیا تھا۔ اس میں انہوں نے

امام مسیحی کے متعلق اس نظریہ کا اظہار کیا تھا کہ امام زمان سماجی بہبود اور انصاف کا پیغام لا میں گے جس سے تمام دنیا کی کایا پلٹ جائے گی۔ یہ ایک ایسا کام ہے۔ جس کو حاصل کرنے کے لئے حضرت محمد ﷺ بھی مکمل طور پر کامیاب نہیں ہوئے تھے اگر رسول اللہ کے لئے مسلمانوں کو بہت خوشی ہے تو امام زمان کے لئے تمام انسانوں کو بہت خوشی ہوئی چاہیے۔ میں اس کو لیڈر نہیں کہ سکتا کیونکہ وہ اس سے بہت کچھ زیادہ تھے۔ میں اس کو سب سے پہلا بھی نہیں کہ سکتا کیونکہ وہ اس کا کوئی دوسرا نہیں (ما خوذ از پندرہ روزہ تغیر حیات لکھنؤ ۱۰۔ اگست ۱۹۸۰ء) اور تغیر حیات نے یہ پیغام کویت کے روزنامہ الرای العام سے نقل کیا ہے۔

## رسول خدا مسیحی کی بیعت کریں گے۔

شمینی صاحب کا یہ پیغام ان کی ان مذہبی روایات کی بنیاد پر ہی ہے۔ چنانچہ شیعہ الحدیث میں علامہ باقر مجلسی لکھتے ہیں۔

ونعمانی روایت کردہ است از حضرت امام محمد باقرؑ کہ چوں قائم آل محمد ﷺ بیرون آید خدا اور ایاری کند بملائکہ و اول کسیکہ با او بیعت کند محمد باشد و بعد ازاں علیؑ (حق الیقین فارسی ص ۳۷۳ مطبوعہ تہران)

ترجمہ:- ”نعمانی نے امام محمد باقر سے روایت کی ہے کہ جب امام مسیحی ظاہر ہوں گے خدا ملائکہ کے ذریعے ان کی مدد کرے گا اور سب سے پہلے جو آپ کی بیعت کریں گے وہ محمد ہو گے اور آپؑ کے بعد علیؑ۔“

یہ ہے عقیدہ امامت کا نتیجہ کہ آخری امام مسیحی کی امامت کبریٰ کے تابع العیاذ

باللہ خود امام الابنیاء والمرسلین خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم بھی ہو گئے اور ابوالائدہ علی خلیفہ بلا فضل بھی۔

## حضرت علیؑ کی توبہ

شمینی صاحب نے تو یہاں تک تسلیم کیا ہے کہ باوجود ظالم اور شقی ہونے قاضی کو حضرت علیؑ منصب قضاۓ ہٹانیں سکے۔

ملاحظہ ہو!

”حضرت امیر نے شریع کو خطاب کیا کہ تم ایسے منصب پر بیٹھے ہو کہ جس پر سوائے نبی و صی نبی یا شقی کے کوئی نہیں بیٹھے سکتا اور شریع پر نہ نبی یا وصی نبی نہ تھا لذ اشقی مصر حا۔“ جو منصب قضاۓ پر بیٹھا تھا۔ شریع وہ شخص ہے جو پچاس سال کوفہ میں منصب قضاۓ پر رہا اور ان علماء کے قول کے مطابق اس نے معاویہ کی بارگاہ میں قرب حاصل کر سکنے کی باتیں کی ہیں اور فتوے صادر کئے ہیں اور حکومت اسلامی کے خلاف کام کیا ہے۔ حضرت امیر اپنی حکومت کے دوران بھی اسے معزول نہ کر سکے لوگوں نے ایسا نہ کرنے دیا اور اس عنوان سے کہ شیخین نے اسے نصب کیا ہے اور آپ ان کے خلاف عمل نہ کھجتے اسے آنحضرتؐ کی حکومت عدل پر لاد دیا گیا۔

(حکومت اسلامی یا ولایت قیصہ، ص ۱۱۶)

یہ روایت من و عن فروع کافی ص ۲۳۳ پر بھی مرقوم ہے۔

آپ نے دیکھا حضرت علیؑ کو مشکل کشا اور بختار اور قادر مانا جاتا ہے وہ بر سراقتہ اور آکر ایک قاضی کو بر طرف نہیں کر سکے ہیں۔ اس عبارت میں شمینی صاحب نے اپنے بھی عقیدہ کی دھیان کس طرح بکھیری ہیں۔۔۔ اس پر ہمیں کلام کرنے کی ضرورت نہیں۔

## جنت میں سب سے پہلے علی ڈا خل ہوں گے۔

تو ہیں رسالت کا ارتکاب کوئی نئی بات نہیں اس بارے میں ان کے مزاعمہ آئندہ کی طرف ایسی ایسی باتیں منسوب ہیں کہ انسانی عقل ان کے ذکر پر ماتم کرنے لگتی ہے۔ شیعہ مصنف علامہ سید عبداللہ کا قول ملاحظہ ہو۔

”صدوق نے عيون میں حضرت رضا کاظم سے انہوں نے اپنے ابا سے اور انہوں نے حضرت علی سے روایت کی ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا یا علی انت اول من یدخل الجنۃ اے علی جنت میں سب سے پہلے تو داخل ہو گا۔

## شیعہ اور حضور ایک نور سے پیدا ہوئے

شیعہ کی معتبر کتاب اصول کافی کتاب الحجہ کی ایک روایت ملاحظہ ہو۔

اللہ نے ہمیں تبلیغ کا حکم دیا ہے میں نے تبلیغ امرنا اللہ تبلیغ فبلغنا عن اللہ ما کی اور ہمیں نہ اس کا کوئی محل ملانا کوئی اس کا متحمل نظر آیا حتیٰ کہ اللہ نے ایک قوم پیدا کی وہ شیعہ کی مٹی سے پیدا کئے گئے اور آپ کی آل و اولاد کو اس نور سے پیدا کیا گیا۔

اللہ نے ہمیں تبلیغ کا حکم دیا ہے میں نے تبلیغ امرنا تبلیغ فلم محدله موضعا ہ لاحمالته تحیملونہ حتیٰ خلق اللہ لذالک اقواما خلقوا من طینہ خلق منها محمد صلی اللہ علیہ وسلم وذریته و من نور خلق اللہ منه محمدا

باب 4

## شیعہ اور قرآن عظیم

۱۳ سو سال سے امت مسلمہ کے تمام فرقوں آئندہ مجتہدین، اولیاء اقطاب اور جمیع مسلمانان عالم کا متفقہ عقیدہ ہے کہ قرآن عظیم، کتاب اللہ کلام اللہ اور نور مبین ہے۔ سابقہ کتب اور قرآن میں وجد امتیاز یہی ہے کہ اس کا ایک ایک لفظ ایک ایک سطر جوں کی توں ہے۔ کیوں نہ ہو خود باری تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

انہ حن نزلنا الذکر و انالله لحفظون

”ہم نے قرآن کو نازل کیا اور ہم ہی اس کے محافظ ہیں۔“

یعنی اللہ تعالیٰ نے قرآن پاک کی حفاظت کو جملہ فطیہ کی بجائے جملہ ایمہ کے ساتھ بیان فرمایا اور علم بلا غلت کے مطابق جملہ ایمہ استرار کے لئے ہوتا ہے یعنی ہم قرآن کی ہیشہ ہیشہ حفاظت کرتے رہیں گے۔ حفاظت قرآن کے سلسلہ میں دوسری آیات سورۃ السجدة (پارہ ۲۳)، سورۃ قیامت (پارہ ۲۹) وغیرہ میں موجود ہیں۔ ان آیات قرآنی سے یہ حقیقت ثابت ہو گئی کہ قرآن مجید ہر قسم کی تحریف و تبدل اور تغیر و تزییم سے محفوظ ہے۔ اہل اسلام کے عقیدہ کے مطابق اس کی زیر، زیر، پیش میں بھی کوئی تبدیلی ممکن نہیں۔ پھر اس کی آیات اور سورتوں کی ترتیب بھی مخصوصی ہے۔ الگرض آج کا یہ قرآن بعینہ وہی ہے جسے اللہ کے آخری رسول معصوم نے دنیا کے سامنے پیش کیا تھا۔

## شیعہ کاملہ ہب

شیعہ کا اصول و اركان میں توحید باری تعالیٰ کے انحراف کے بعد قرآن کریم کی تحریف کا نمبر ہے۔ اہل اسلام کے اجتماعی عقیدہ کے خلاف دنیا بھر کے تمام شیعوں کا موقف

یہ ہے کہ قرآن کریم موجودہ شکل میں کلام ربانی نہیں صحیفہ عثمانی ہے یہ صحابہ کی تالیف ہے۔ اس کی ترتیب میں صحابہ نے تغیر و تبدل کر دیا ہے۔ ملت شیعہ کا ایمان ہے کہ تحریف کی جتنی قسمیں ممکن تھیں۔ سب اس قرآن میں ہوئی ہیں۔ اس میں کمی ہوئی ہے بعض آئینیں اور سورتیں تک نکالی گئی ہیں۔ اس میں زیادتی بھی ہوئی ہے۔ انسانی کلام اس میں جا بجا شامل کر دیا گیا ہے۔ پھر اس کے الفاظ اور حروف میں بھی تبدیلی ہوئی ہے اور اس کی ترتیب تو مکمل طور پر بدل دی گئی ہے۔ ترتیب کی چار قسمیں ہیں۔ سورتوں کی ترتیب، آیتوں کی ترتیب، الفاظ و کلمات کی ترتیب اور حروف کی ترتیب۔ یہ چاروں قسم کی ترتیب بگاڑ دی گئی ہے۔

(راقم نے یہاں تمام شیعوں کا لفظ لکھا کہ تحریف قرآن کے تمام شواہد شیعہ کے مزاعومہ (۱۲) اماموں کی کتابوں میں موجود ہیں اور ہر شیعہ ان آئمہ کا پیروکار ہے۔ اب اگر کوئی شیعہ قرآن موجودہ کو صحیح کرتا ہے تو پہلے اسے بارہ اماموں سے انحراف کرنا پڑے گا۔ ورنہ وہ اہل اسلام کو دھوکہ دے کر تقیہ کے طور پر کلام کر رہا ہے۔)

تحریف قرآنی کا بانی اہن سا ہے۔ اسے کلام کو توڑ مروڑ کر پیش کرنے، غلط باش منسوب کرنے، من گھڑت افواہیں اڑانے میں خاص ملکہ تھا۔ سیدنا جعفر صادق کس دلسوی کے ساتھ اس محرف قرآن کا ذکر فرماتے ہیں۔

ان اہل بیت صادقون لانخلو من کذاب

ہم اہل بیت سچے ہیں مگر ہمارے ساتھ کذاب ضرور لگا رہا۔

عبداللہ بن سا، حضرت علیؑ اور اولاد علیؑ پر بھی جھوٹ بولتا تھا۔

## ایک حقیقت

علامہ سید نوار الحسن بخاریؑ اپنی معرکتہ الاراء تالیف "کشف الحقائق" میں رقم

طراز ہیں۔

”اس حقیقت کو کبھی نہ بھونا چاہیے کہ حق و صداقت کے خلاف سیدنا علیؑ اور اولاد علیؑ کا جو بھی قول نظر آئے یقین کر لمحنے کہ وہ مکذوبہ قول آل سب نے خود اختراع کر کے ان حضرات کی طرف غلط طور پر منسوب کر دیا ہے۔ وہ حضرات اس سے بربی ہیں۔“

## تحrif قرآن کے چند نمونے

### شیعہ کے نزدیک حضرت علیؑ کا قرآن

والله ما ترونه بعدي يومكم هذا ابدا  
خدا کی قسم آج کے بعد تم اسے کبھی نہ دیکھو گے۔

سالم سلمہ کرتا ہے کہ ایک شخص نے جعفر صادقؑ کے سامنے قرآن پڑھا میں بھی سن رہا تھا۔ وہ کچھ ایسے الفاظ پڑھ رہا تھا جو عام لوگوں کی (مروجہ) قرات کے مطابق نہ تھے۔ تو جعفر صادقؑ نے فرمایا۔

کن عن هذا القراءه و القراءه يقرأ الناس

”تم اس قرات سے باز آ جاؤ! اسی طرح پڑھو جس طرح سب پڑھتے ہیں۔“

تَأَكَّنَكَهْ قَاتَمْ بَارْهُوِيْسْ اِمَامْ جُوْغَارْمِيْسْ مِيْسْ  
حتیٰ یقوم القائم فاذَا قام القائم قرأ  
کتاب اللہ علیٰ حددہ واخرج المصحف  
الذی کتبه علیٰ علیه السلام و قال  
اخرجہ علیٰ علیه السلام الی الناس  
فرغ منه وکتبه فقال لهم ہذا کتاب  
الله عزوجل کما انزلہ اللہ علیٰ  
محمد صلی اللہ علیہ وسلم

حَزَرَتْ جعْفَرْ صَادِقَ نَزَّلَهُ عَلَيْهِ اَنْزَلَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ  
مُصْحَفٌ كَوْجَبٌ كَهْ وَهْ اَسَے لَکَھْ کَرْ فَارَغَ  
ہوئے تھے لوگوں کے سامنے پیش کیا تھا اور

فرمایا تھا کہ یہ ہے اللہ کی کتاب جس طرح  
 اس نے محمد پر نازل فرمائی تھی میں نے اس  
 کو دو لوگوں سے جمع کیا ہے مگر لوگوں نے  
 کہا ہمارے پاس تو قرآن موجود ہے ہمیں  
 تمہارے اس مصحف کی کوئی ضرورت  
 نہیں۔ حضرت علیؓ نے کہا اچھا تو خدا کی قسم  
 آج کے بعد تم اسے کبھی نہ دیکھو گے میرا تو  
 یہ فرض تھا کہ جب میں نے اسے جمع کر لیا تو  
 تمہیں اس کی خبر کر دوں تاکہ تم اسی کو  
 پڑھو۔

(کشف الحقائق ص ۱۲۰)

گیارہویں صدی کا شیعہ مجتہد ملا باقر مجلسی لکھتا ہے کہ بعد رسولؐ حضرت علیؓ اپنی  
 خلافت کے متعلق لوگوں سے مایوس ہو کر قرآن جمع کرنے میں مشغول ہو گئے۔

چون در ان قرآن چند ایت بود کہ انکفر و  
 نفاق ان قوم و خلافت علی بن ابی  
 طالب و فرنندان اور صریح بود عمر  
 ان را قبول نہ کرد

چونکہ اس قرآن میں اس قوم کے مناقیس  
 کے کفر و نفاق کے متعلق کئی آیات تھیں  
 اور اس قرآن میں حضرت علی اور ان کے  
 بیٹوں کی خدمت صریح طور پر مذکور تھی  
 لہذا حضرت عمرؓ نے اسے قبول نہ کیا



## تحریف قرآن

### اس مذہب کے اکابر و اعظم علماء کی نگاہ میں

اس مذہب کے بانیان و موجدین نے قرآن سے متعلق اپنی خانہ ساز مصنوعی مختصر مکتبہ روایات اللہ کے نیک بندوں سیدنا علیؑ وابنائے علیؑ سے منسوب کر کے مشہور کر دیں۔ ان کا نمونہ پیش کر دیا گیا ہے۔ اب اس مذہب کے مشاہیر علماء و مجتہدین کے اقوال تحریف قرآن سے متعلق ملاحظہ ہوں۔ تفسیر صافی میں ہے۔

واما اعتقاد مشائخنا فی ذالک ہمارے بزرگ علماء کا اعتقاد اس بارے  
 فالظاهر من ثقته الاسلام محمد بن یعقوب  
 میں یہ ہے کہ معتقد الاسلام محمد بن یعقوب  
 یعقوب الکلینی انه کان قائل  
 کلینی سے ثابت ہے کہ وہ قرآن میں  
 التحریف والنقصان فی القرآن  
 تحریف اور کمی کے معتقد تھے اور اسی طرح  
 وکذا لک استادہ علی بن ابرابیم  
 ان کے استاد علی بن ابراہیم تھی کی تفسیر  
 القمی فان تفسیره منه علوفیہ  
 روایات تحریف قرآن کے عقیدے سے  
 وکذا لک شیخ احمد بن ابی طالب  
 خالی ہیں اور اسی طرح شیخ احمد بن ابی طالب  
 طبری فانہ ایضا  
 طبری بھی اپنی کتاب احتجاج طبری میں انہی  
 دونوں کے طرز پر خن آراء ہوتے ہیں۔

اس مذہب کے شرہ آفاق محدث علامہ کلینی مفسر اعظم علامہ تھی اور مشہور فاضل  
 طبری جیسے اکابر و اعظم و مشائخ کا تحریف قرآن پر متفقہ عقیدہ و ایمان ہے۔

## تمہارا قرآن

اصولی کافی اور احتجاج طبری کی روایات سے یہ بات واضح ہو چکی ہے کہ ان

حضرات کے نزدیک موجودہ قرآن مسلمانوں کا قرآن ہے۔ اس سے ان حضرات کا کوئی تعلق حتیٰ کہ برائے نام بھی تعلق نہیں۔ اس لئے موجودہ قرآن کو وہ اپنا قرآن نہ مانتے ہیں نہ کہتے ہیں اسے کہتے ہیں قرآن! قرآنکم اصولی کافی میں سیدنا جعفر صادق سے منقول ہے۔ فرمایا:

وَإِنْ عَنْدَنَا الْمَسْكُنُ فَاطِمَةٌ وَيَدِيْهِمْ مَا  
بَيْنَ أَيْمَانِنَا وَبَيْنَ أَيْمَانِهِمْ  
أَوْلَوْكُونَ كُوْكَيْمَاعْلُومُ مَسْكُنُ فَاطِمَةٌ كَيْاْجِزَ  
مَسْكُنُ فَاطِمَةٌ قَالَ مَسْكُنُ فِيهِ مِثْلُ  
قُرْآنِكُمْ هَذَا ثَلَاثَةَ مَرَاتٍ وَاللَّهُ مَا فِيهِ مِنْ  
قُرْآنِكُمْ حَرْفٌ وَاحِدٌ  
هے؟ وہ ایک مسْكُن ہے جو اس تمہارے  
قرآن سے تگنا ہے۔ وَاللَّهُ تَعَالَى  
قرآن کا ایک حرف بھی اس میں نہیں  
ہے۔

## تحريف قرآن کی روایات متواتر ہیں اور امامت کی روایات سے کم نہیں

اس مذہب میں تیری صدی کے شیعہ امام کلینی (متوفی ۵۳۲۹ھ) ہیں جن کا اعتقاد ابھی مذکور ہوا ہے۔ اب اس بارے میں ان کے گیارہویں صدی کے ملا باقر مجلسی (متوفی ۱۱۱۱ھ) کا اعتقاد ملاحظہ ہو۔ لکھتے ہیں!

مُخْلِّيَنَهُ رَبِّهِ كَه يَهُ حَدِيثُ اُوْرَاكَشَتَعْدَادِ مِنْ  
الْأَخْبَارِ الصَّحِيْحَهُ صَرِيْحَهُ فِي نَقْصِ  
الْقُرْآنِ وَتَغْيِيْرَهُ وَعِنْدِي اَنَّا لَا اَخْبَارَ  
فِي هَذَا الْبَابِ مَتَوَاتِرَهُ يَعْنِي مَعْنَى  
وَطَرْحَ جَمِيعِهَا يَوْجِبُ رَفْعَ الْاعْتِقَادِ  
وَلَا يَخْفَى اَنَا هَذَا الْخَبْرُ وَكَثِيرُنَا مِنْ  
اَحَادِيثِ صَرْعَقَ قُرْآنِ مِنْ كَمْ اُوْرَاسِ کِی  
تَحْرِيفُ قُرْآنِ کِی روایتیں مَتَوَاتِرَهُ مُجْمُوَعَی  
ہیں اور ان تمام روایتوں کو ترک کرنے  
سے پورے مجموع حدیث سے اعتماد اٹھ

عن الاخبار لاسابدظنی ان الاخبار  
فی هذا اللباب لا لعصر عن الاخبار  
قرآن کی روایتیں مسئلہ امامت کی  
الامامہ  
روایتوں سے کم نہیں اگر روایات تحریف  
قرآن اعتبار نہ کیا جائے تو روایات سے  
مسئلہ امامت کیسے ثابت ہو گا۔

یعنی مسئلہ امامت کی اصل و اساس تو صرف روایات پر قائم ہے۔ قرآن کریم میں تو  
اس امامت کا ذکر تو کیا اشارہ تک نہیں اگر روایات پر اعتماد نہ رہے تو امامت کیسے ثابت  
ہو گی؟

ان کا مشہور و معروف مجتهد قاضی نوراللہ شوستری (۱۰۱۹ھ) لکھتا ہے۔

”قبائل یتم عدی بنو امية اور بنو عباس کے بادشاہوں نے جب  
خلافت اور بادشاہی حاصل کی اور دین کو ہر مصیبۃ میں جتل کر دیا انہوں  
نے کتاب اللہ میں تحریف کر دیا اور سنت رسول کو بدلتا۔“  
اسے کہتے ہیں الشاچور کو توال کو ڈالنے۔

## دو (۲) ہزار سے زائد روایات

اس مذہب کے گیارہویں صدی کے مجدد ملا باقر مجسی کے نزدیک تحریف قرآن کی  
روایات متواتر و مستند ہیں اور ان کی تعداد مسئلہ امامت کی روایات سے کم نہیں۔ آئندہ  
آل رسول سے منسوب ان متواتر روایات کی تعداد دو ہزار سے زائد ہے جیسا کہ فصل  
الخطاب میں ہے۔ قرآن کریم کے بعض کلمات، آیات اور سورتوں میں تحریف سے متعلق  
احادیث۔

یہ بہت ہی زیادہ ہیں یہاں تک کہ سید نعمت اللہ الجزائری نے اپنی تالیفات میں لکھا ہے کہ بے شک تحریف قرآن پر دلالت کرنے والی روایات دو ہزار احادیث سے زائد ہیں اور علماء کی ایک جماعت مثلاً شیخ مفید علامہ مجلسی وغیرہم نے ان روایات کے مستقیض ہونے کا دعویٰ کیا ہے بلکہ شیخ نے بھی اپنی کتاب میں ایسی روایات کی کثرت کی تصریح کی ہے بلکہ ایک جماعت نے ان کے متواتر ہونے کا دعویٰ کیا ہے۔

یعنی سید محمدث الجزائری نے الانوار میں لکھا ہے کہ قرآن میں کلام مضمون اور اعراب میں تحریف اور ان کے بارے میں متواترہ روایات کی صحت پر ہمارے اصحاب نے اتفاق کیا ہے۔

فصل الخطاب ہی میں مرقوم ہے۔

اور کثیر قدماء میں روانش سے روایت ہے کہ موجودہ قرآن وہ نہیں جو محمد پر نازل ہوا تھا بلکہ اس میں تغیر و تبدل کر دیا گیا اور اس میں اضافہ بھی کر دیا گیا اور کسی بھی کر دی گئی۔

ویروى عن كثير من قدماء الرافض ان  
هذا القرآن الذى عندنا ليس بهوا الذى  
أنزل الله على محمد صلى الله عليه  
وسلم بل غير وبدل ونيد فيه

## باب 5

## شیعہ اور مسئلہ ختم نبوت

آنحضرت ﷺ کے آخری نبی ہونے کا عقیدہ رکھنا ضروریات دین میں سے ہے۔ جس شخص کا ختم نبوت پر ایمان نہ ہو وہ بااتفاق کافر اور خارج از اسلام ہے تاہم ایک شخص وہ ہے جو زبان سے تو کسی کو نبی نہیں کہتا لیکن نبوت کی تمام خصائص و صفات کو اس میں مانتا ہے تو وہ بھی اسی طرح کافر اور مرتد ہے۔ زبان سے نبی نہ کہنے سے اس کا کفر ختم نہیں ہوتا۔

آپ حیران ہو گئے کہ جناب خمینی صاحب اپنی پوری جماعت شیعہ کے ساتھ یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ آنحضرت تو آخری نبی ہیں مگر آپ کے بعد ۱۲۔ ایسی شخصیات ہیں جن میں انبیاء و ایلی تمام صفات موجود ہیں۔ اہل سنت تو آنحضرت کے بعد کسی نبی (امام نمانی) کو کافر بتا رہے ہیں مگر اس کا کیا کیا جائے خمینی صاحب اور ان کے شیعہ ۱۲۔ آئمہ تو نبیوں کی طرح معصوم، مفترض الطاعۃ وغیرہ جانتے ہیں۔

راقم کا وجد ان ہے کہ خمینی صاحب اور ان کی جماعت واضح طور پر اس مسئلہ میں تقید کئے ہوئے ہے لیکن امام الحند شاہ ولی اللہ کی تصریحات کے مطابق ان کا یہ تقید بھی ان کو کفر سے بچانیں سکتا۔

”جو شخص یہ کہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم خاتم نبوت ہیں لیکن اس کے معنی یہ ہیں کہ آپ کے بعد کسی کو نبی کا نام نہ دیا جائے اور نبوت کے معنی یہ ہیں کہ کسی انسان کا اللہ کی طرف سے مخلوق کی طرف مفترض اطاعۃ اور گناہوں سے معصوم ہونا، اب اگر کوئی کہے کہ یہ صفات نبی کریم کے بعد آئمہ میں بھی موجود ہیں پس یہی شخص زندیق ہے اور کافر

ہے علماء حفیہ و شافعیہ اس کے قتل پر متفق ہیں۔“

مقصد یہ ہے کہ حضورؐ کے بعد نبی تو کسی کونہ کہا جائے مگر حقیقت ختم نبوت کا صریح انکار کیا اور نبوت کی حقیقت کو امامت کے نام سے نبی کرم کے بعد جاری رکھا جائے تو خواہ زبان سے حضورؐ کو ہزار بار خاتم النبیین کہتا رہے یہ زندقا اور الخاد ہے۔ ایسا عقیدہ رکھنے والا بلاشبہ منکر ختم نبوت ہے۔

جملہ مسلمانوں کا عقیدہ ہے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہی خاتم المعلومین مفترض الاطاعتہ اور مامور من اللہ ہیں اور عصمت خاصہ انبیاء ہے۔ حضرت محمد ﷺ کے بعد کوئی مخصوص مفترض الاطاعتہ ہوا ہے نہ قیامت تک ہو گا۔ آپ کے بعد کسی کو آپ کا مشل اور مخصوص ماننا شرک فی النبوة ہے۔ جناب خمینی کی تصانیف کے باب میں ان کے نقطہ نظر کے بیان کے بعد ان کو اور ان کی جماعت کے کسی فرد و بشر کو ہم کس طرح ختم نبوت کا قائل کریں۔

راقم کی معلومات میں پوری دنیا کا کوئی شیعہ ایسا نہیں ہے جو اپنے آئمہ کو مخصوص اور مفترض الاطاعتہ تسلیم نہ کرتا ہو اور حقیقت میں یہی ختم نبوت کا انکار ہے۔ کیونکہ صرف ختم نبوت کے باقی رکھنے سے ضروریات دین کا تقاضا پورا نہیں ہو تا چنانچہ گیارہویں صدی کے شیعہ امام نے ٹکف بر طرف کر کے حقیقت بیان کر دی ہے۔

## امامت ہی فی الحقيقة نبوت ہے۔

ملا باقر مجlesi رقم طراز ہیں۔

مرتبہ امامت نظیر مرتبہ نبوت و مثل است بلکہ چنانچہ نبوت رسالتے است از جانب خدا ابو ساطت ملک، امامت نیز فی الحقيقة نبوی است بوساطت نبی،

(حیات القلوب مطبوعہ ایران ج ۳ ص ۸۱)

امامت نظیر نبوت یا مشل نبوت ہی نہیں فی الحقيقة نبوت ہے۔ نبوت جبرایل کے واسطے سے ہے اور امامت نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے واسطے سے۔“ یہ عام شیعہ کی روایت نہیں بلکہ جناب خمینی کے معتمد مجتہد ملا باقر مجلسی کا قول ہے۔

## ما تم اور تعزیہ داری

ما تم اور تعزیہ داری کا اسلام میں کوئی تصور نہیں اگر کسی کی وفات یا شادادت پر ما تم اور نوحہ جائز ہوتا تو خود حضرت علیؑ اور حضرت حسینؑ حضورؐ کی وفات پر ما تم کرتے، حضرت علیؑ کی شادادت پر حضرت حسینؑ اور حضرت حمزہ کی شادادت پر حضورؐ نے ما تم کیانہ نوحہ۔ بلکہ ایک موقع پر آنحضرت ﷺ نے ارشاد فرمایا۔

”جس نے ما تم کیا گریبان چھاڑا اس کا ہمارے ساتھ کوئی تعلق نہیں۔“ (المدیث)

قرون اولی، عمد آئمہ و تابعین کے زمانے میں دور دور تک یہ رسم نظر نہیں آتی ملاحظہ ہو۔ شیخ عمر دین الوردي اپنی تاریخ میں رقم طراز ہیں۔

”۳۵۲ھ میں معززالدole نے نود کرنے پر طماٹچے مارنے اور عورتوں کے بال بکھیرنے کا امام حسینؑ کی مصیبت میں حکم دیا اور اہل سنت بسبب شیعہ بادشاہ کو اس کو روکنے سے عاجز رہے۔“

(”مجاہد اعظم“)

تقی الدین مغیری نے کتاب الحلط میں لکھا ہے کہ ۳۶۲ھ میں نواب معززالدole کے جانشین معززالدین نے شیعوں کی طرف سے مشد کلثوم اور تعزیہ بھیجا اور وہ امام حسینؑ پر نوحہ و بکار کرتے تھے۔

معلوم ہوا یہ رسم چوتھی صدی ہجری کے وسط میں جاری ہوئی تاہم ہندوستان میں شیعہ کی ریاستوں میں بھی اس رسم کا ثبوت نہیں ملتا۔ بر صیری میں یہ رسم آصف الدولہ کے زمانہ میں جاری ہوئی۔ ”مجاہد اعظم“ کتاب کے شیعہ مولف کی کھری بات ملاحظہ ہو۔

”تعزیہ جس طرح ہندوپاک میں ہوتے ہیں کہیں بھی نہیں ہوئے۔ یہاں تک کہ ایران جو شیعوں کا خاص گھر ہے۔ وہاں بھی اس کا رواج نہیں۔ ہندوستان کے طول و عرض میں ہر جگہ شیعہ تعزیہ بناتے ہیں۔ آخر اس رسم کی ابتداء کب ہوئی؟ کیسے ہوئی؟ کس نے کی؟ کیوں کی؟ اس کے جواب سے تاریخ خاموش ہے۔

(”مجاہد اعظم“)

گنبد دار تعزیہ کا رواج لکھنؤ سے ہوا بعض سن رسیدہ بزرگوں سے ناگیا کہ آغاز زمانہ نواب آصف الدولہ میں اول ایک بزری فروش نے بانس اور کانگز کا تعزیہ بنایا۔ نیوں، نیچے بندوں، قصابوں کے علاوہ ایشی ساہ، بقال، ہیرالال بھر جی، سوہن بقال، گوکل تنبولی پھرمن لقال سوہن نجار کے تعزیوں کا ذکر بھی ”مجاہد اعظم“ میں موجود ہے۔ تعزیہ معززالدولہ کے دور میں بنائے گئے مگر گشت نہ کرائے گئے حالانکہ ماتم حسین منانے کی ابتداء واقعہ کربلا سے تین سال بعد اسی زمانہ میں بغداد میں ہوئی مگر تعزیہ کی گشت کی ابتداء لکھنؤ سے ہوئی۔

(توضیح المسائل از خمینی)

شواہد الصادقین میں شیعہ مجتهد سید احمد شاہ لکھتے ہیں۔ تعزیہ، علم اور رذوالجناح شعائر خدا یہیں سوال پیدا ہوتا ہے۔ تین سو سال تک خدا کے یہ شعائر کس غار میں روپوشن رہے۔ شیعہ نے قرآن کریم اور آنحضرتؐ کی تعلیمات میں اس قدر تحریف کی ہے کہ عقل دنگ رہ جاتی ہے۔ اذان کے آخر میں ”حی علی خیر العمل“ علی ولی اللہ وصی رسول اللہ ”کا اضافہ کر کے آنحضرتؐ کے دین کو نامکمل ثابت کرنے کی کوششیں کی۔

متعہ یعنی مرد عورت کے باہمی رضاو رغبت کے ساتھ گھبستر ہونے کا عقیدہ گھر کر زناہ اور بد معاشری کا دروازہ کھولا پھر اسی پر بس نہیں بلکہ متعہ کرنے والے کے لئے خود ساختہ فضائل کی روائیں گھر کر پوری امت مسلمہ کی توبین کی گئی۔ خمینی صاحب نے توضیح المائل میں کھلے طور پر اس زناہ کی اجازت دی ہے۔

(توضیح المائل از خمینی)

متعہ کرنے کے ثواب کے بارے میں ایسی حدیث گھری گئی کہ اس کے بیان سے انسانیت کا ماتھا شرم سے جمک جاتا ہے۔



## باب 6

## ایران میں شیعہ مذہب کا پس منظر

بعثت نبویؐ سے قبل دنیا میں دو بڑی بڑی طاقتیں افق عالم پر جلوہ گر تھیں۔ ایران اور روما کی ان دو سلطنتوں کے درمیان محمدی انقلاب ایک تیسری طاقت کی صورت نمودار ہوا۔ اسلامی طاقت کی روز افزروں ترقی نے رومی اور ایرانی فرمازرواؤں کو ششد رکر دیا.....

۱۱۰ء میں رونما ہونے والے اس آفاقی انقلاب نے دیکھتے ہی دیکھتے غلامی و بے کسی، آمریت و فسطائیت، جہالت و غوایت، پیاپیت و شہشیریت نہوت و انتکبار کے دلدادوں پر تپ لرزہ طاری کر دیا۔ عہد فاروقی میں قادیہ، یرموک، حمص اور شمالی افریقہ کے تاریخ ساز معرکوں نے جہاں رومی آقاوں کے غور کو رونداوہاں مجوسیت کے بھڑکتے ہوئے شعلے بھی بجھا دیئے۔ تیجتاً ایرانیوں اور رومیوں کو قصیر و کسری کے ظلم و جور کے مقابلے میں اسلام کا ایر رحمت میسر آیا تو غلامی کی زنجیروں میں جکڑے ہوئے بر سہارس کے حکوم و مجرور انسانوں نے دفتاً آنحضرت کی دعوت کو خوش آمدید کیا۔

ایک طرف غلاموں پر رحمت کامیابی پر طبقے پر عصیت و قومیت کے ڈورے ڈال دیئے۔ آنا "فانا" کامیابی نے ایک طبقے پر عصیت و قومیت کے ڈورے ڈال دیئے۔

اسلامی خلافت کے تاجدار ٹانی سید نافاروق اعظمؐ کے دس سالہ مقدس دور نے پوری دنیا سے مجوسیت، یہودیت اور عیسائیت و بہت پرستی کا جتنازہ نکال دیا۔ ہزاروں سال کی قائم شدہ سطوتیں اور شوکتیں خاک تلے دب گئیں۔

تاہم عہد فاروقی کے بعد عہد عثمانی نے فتوحات میں جب طول کھینچا تو تعصیب کی آگ بھڑک اٹھی۔ جس کے نتیجہ میں الکفر ملہ واحده کے مصدق مجوسیت و عیسائیت

اور یہودیت و بت پرستی باہم گلے مل گئیں۔ کہیں جیسونہ یہودی اور ابولولو مجوسی کے ذریعہ حضرت عمرؓ پر قاتلانہ حملہ کرایا گیا۔ کہیں عبد اللہ بن سبا کے ذریعے حضرت عثمانؓ کو دردناک طریقے سے آنحضرت ہی کے شر میں بے دردی کے ساتھ ذبح کر دیا گیا۔ اس کے بعد بھی اسلام ختم نہ ہوا تو حضرت علیؓ سے ایک سازش کے تحت اسلام کا مرکز اصلی مدینہ چھڑایا گیا۔ یہود و مجوس ہی کے اس گھٹ جوڑ کے باعث سادہ لوح صحابہ کی جماعت میں ایسی غلط فہمیوں کے نج بوجے گئے کہ جنگ جمل، صفين کے الٰم انگلیز واقعات تاریخ کے اور اراق پر ثبت ہو گئے۔

واقعہ کریلا اسی سلسلہ کی ایک کڑی تھی جو یہود و مجوس اور عیسیٰ مسیح کے باہمی اشتراک کے نتیجہ میں ظہور میں آئی۔

قوی عصیت اور اسلام دشمنی کے نتیجے میں مجوسیوں ہی کی اولاد سے شیعہ نہ ہب نے ایران میں جنم لیا۔ بلاشبہ مجوسیوں کا ہی زاویہ عبد اللہ بن سبا کے انکار کا آئینہ دار تھا۔ تاہم ایرانی مجوسیت پر فاروقیؓ اور عثمانیؓ حملوں کے انتقام کے طور پر صحابہ دشمن فتنہ کا ایران میں پرداں چڑھتا بعید از قیاس بات نہ تھی۔

ابن خلکان کے قول کے مطابق عبد اللہ بن سکون القداح ایرانی نے سب سے پہلے شیعہ نہ ہب کی بنیاد ایران میں رکھی۔ اس کے باپ کاتام ویصان تھا۔ یہ شخص مختلف ادیان و مذاہب کے اصولوں سے واقف تھا۔ اس نے زنا و قتل کی تائید میں کتاب المیرزان لکھی۔ یہ اہواز کے مضائقات میں تو س العباس نامی ایک قریہ میں پیدا ہوا۔ نسلہ ایرانی تھا۔

حکیم فیض عالم صدیقی کی روایت کے مطابق یہ یہودی تھا۔ منافقانہ طور پر شیعوں کے غالی فرقہ خطابیہ میں شامل ہو کر ایران میں اس کی تبلیغ کرنے لگا۔ عبد اللہ چاہتا تھا کہ اسلامی اقتدار کے حصول کے اسلامی معتقدات کو صفحہ ہستی سے نیست و نابود کر دیا جائے۔ اس نے اپنی ذہانت سے کام لے کر اپنے اقتدار کے لئے نو مدارج قائم کئے جو یہودیوں کی فری میشرزی تحریک کی طرح تھے۔ یہ چاہتا تھا کہ خود حکمرانی حاصل کرے اور اس کے بعد اس کی

اولاد حکران ہو۔

### MEMOISVRLES B./ PECOE E

اسا عیلی عقائد کے مطابق تمام مدارج طے کرنے کے بعد یہ آدمی معطل اور اپاہج بن جاتا ہے۔ یعنی اعمال شریعت چھوڑ دیتا تھا اور محربات کو مباح سمجھتا تھا یہ کربلا سے مکہ پہنچا مگر وہاں کے لوگوں کو علم ہوا تو بھاگ نکلا اور سلیمان پہنچا مددی کے ظہور تک اس کے جانشین یہاں ہی رہے آگے چل کر اس کے بیٹے احمد نے عقیل بن ابی طالب کی اولاد سے ہونے کا دعویٰ کیا اور بعد میں کاظمی ہونے کا مدعا ہوا اور ہمہ تن دعوۃ اسما عیلیہ میں منہمک ہو گیا۔ مختلف شروں میں اپنے عقائد کا اظہار کرنے لگا۔ اس نے کسری کی حکومت کو منہدم کرنے کی سازش بڑی چاہکدستی سے تیار کی۔ وہ ایک ایسی تنظیم اور جانباز جماعت بنانے پر قادر ہو گیا جو اس کو تخت حکومت پر متمکن کر سکے اگر خود نہیں تو اس کی اولاد حکران بن سکے اس نے حیرت انگیز طور پر محنت کی۔ نہایت عیاری سے انسانی قلوب کی گھری معرفت کی بدولت اپنے پروگرام کو عملی جامد پسند کیا۔ (ملخص از عبرت نامہ اندرس مصنفہ ڈوزی) ہمیں آف بر شین) پروفیسر رائٹن ہارٹ نے اپنی تالیف میں لکھا کہ!

”اس مقصد کے حصول کے لئے اس نے ذراائع کا ایسا مربوط سلسلہ قائم کیا جس کو بجا طور پر شیطانی کہا جا سکتا ہے۔ انسانی کمزوریوں سے ہر نجح پر فائدہ اٹھایا گیا ہے دنیوں اور آزاد منشوں کے لئے عیاشی، پختہ دماغ لوگوں کے لئے فلسفہ نہ ہبی متشددین کو باطنی اسرار و غواصیں اور عوام کے سامنے عجوبات پیش کیئے۔ ایرانی اور لامی زندیقت کے پرستاروں کے لئے مذہب کا ایک فلسفیانہ گورکہ دھندا پیش کیا اور یہ سب کچھ ایسی چاہکدستی اور مستقبل مزاجی سے کیا جو لوگوں کے جنسی جذبات اور احساس کو برانگیختہ کرنے والا تھا۔

## ایران میں شیعہ مذہب کا و سر اکردار

### حسن بن صباح

حسن بن صباح رے (ایران کا ایک شر) کا باشندہ تھا۔ حسن بن صباح کا پورا نام حسن بن علی بن محمد بن جعفر بن حسین بن الصباح الجمیری تھا۔ زمانہ کے رواج کے مطابق اس نے اپنے نام کے ساتھ جمیری کا لفظ لگا کر اپنے آپ کو ایک عرب خاندان کی طرف منسوب کیا تھیت میں وہ بھوئی انسل تھا۔ اخشارہ سال کی عمر میں ریاضی ہندسہ حساب نجوم اور سحر وغیرہ مختلف علوم حاصل کئے کرتے ہیں۔ نظام الملک طوی اور عمر خیام کا ہم سبق تھا۔ اس وقت وہ اپنے باپ کے مذہب پر اتنا عشری تھا۔ ابن صباح اس اعمالی داعی کی دعوت پر اس اعمالی ہو گیا۔ چونکہ بڑا ذہین تھا۔ اس نے صوبہ اصفہان کے گورنر شیخ احمد تک پہنچ گیا۔ اس نے اسے مصر پہنچا دیا۔

اسکندریہ سے روانہ ہو کر۔ کریلا، دیزو، کرمان، طبرستان اور دامغان وغیرہ میں نزار کی امامت کی دعوت دیتا رہا۔ ملک شاہ سلوقی کی طرف سے اصفہان اور قسان کا حاکم مددی ایک سادہ لوح علوی تھا۔ حسن بن صباح نے عبادت گزاری کا چکر دے کر اس سے قلعہ الموت لے لیا۔ اس قلعہ میں بیٹھ کر اس نے نہایت چاہکدستی، ہشیاری، مکاری اور عیاری سے اپنا جال پھیلانا شروع کیا اور علوی کو قلعہ بند کر دیا۔ دعوت کا وہی نظام جو مصر سے دیکھ کر آیا اس پر رفیق لاحق اور فدائی کے درجات بڑھا دیئے گئے۔ فدائیوں میں زے ان پڑھ اور جاہل مگر جانباز قسم کے نوجوان شریک کئے جاتے اور انہیں تمام فنون پر گری کی تعلیم دی جاتی۔ اس نے رفتہ رفتہ اعمال کی تغیب کے لئے ایک جنت بنائی جس میں مختلف علاقوں سے خوبصورت دو شیزائیں اغوا کر کے لائیں گئیں۔ جنت میں ہر قسم کے پھلدار درخت، پھولوں والے پودے لگوائے اور چشمے بنائے پہلے آدمی کو بھنگ بلائے

مدھو شی کے عالم میں دلستان حوروں کی آنغوш اور مسرتوں کے ہنگے کا چھپھانا۔ ٹھنڈے اور خوشنگوار چشمیں کاپانی پھلوں اور پھولوں کی بہتات میں چند روزگزارنے کے بعد جب اسے واپس منگوایا جاتا اور وہ ہوش میں آتا تو اس جنت گم شدہ کے حصول کے لئے بے قرار ہو جاتا۔ اب اسے کہا جاتا کہ جب تم فلاں آدمی کو قتل کرو گے تو تمہیں اس کے بدلے میں جنت میں جگہ دی جائے گی۔ حسن بن صباح نے اپنے ایسے نداءیوں سے اس دور کی بڑی عظیم الشان ہستیوں کو قتل کرایا۔

---

## باب 7

## شیعہ کے مختلف فرقے

اس وقت پوری دنیا میں شیعہ کے جس قدر فرقے اور گروہ موجود ہیں۔ ان تمام کا شجرہ نسب یعنی یہودی عبد اللہ بن سبات ک پہنچتا ہے۔

وہی صحابہ کے باہمی اختلاف کو اجاگر کرنے، حضرت علیؑ کی خلافت بلا فصل کا جھکڑا اٹھانے، رسالت کے مقابلے میں امامت کا ہوا گھڑنے اور خدا تعالیٰ توحید کے خلاف حضرت علیؑ کی مشکل کشانی کا اعلان کرنے اور قرآن میں کمی زیادتی کے عقائد کا بانی ہے۔ پچھلے صفحات میں یہ بات گزر چکی ہے کہ اس وقت دنیا میں ۷۰ جماعتیں شیعہ ہونے کی دعویدار ہیں۔

شاہ عبد العزیزؓ نے تحفہ اشنا عشیرہ میں ۱۰۰ سے زائد مولانا شاہ اللہ نے ۱۵۰۔ حکیم فیض عالم صدیقی نے ۱۵۔ کی تعداد لکھی ہے۔ شیخ عبد القادر جیلانی نے غنیۃ الطالین میں اور علامہ عبدالکریم شرستانی نے اپنی کتاب الملل والنحل میں شیعوں کے فرقے ۱۲۰ نقل کئے ہیں۔

ان تمام کے عقائد کی بنیاد مسئلہ امامت، خلافت، الوہیت علی حضرت جعفر صادق کی الوہیت، نبوت علی، چہار دہ مخصوص کی اصطلاح قرآن کے ستر گز لسیا ہونے اور قرآن کے چالیس پاروں کا عقیدہ ہے۔

عصر حاضر میں چند قابل ذکر شیعہ کے گروہوں کا مختصر تعارف پیش کیا جاتا ہے۔

## سبائیہ

اس فرقے کا بانی یہودی الشل عبد اللہ بن سبات ہے۔ شیعوں کے تمام فرقوں کا مأخذ یہی شخص ہے۔ اسی شخص نے سب سے پہلے اسلام میں تشتت و افتراق کا تجویز کیا۔ اس نے عوام

کو گمراہ کرنے کے لئے علی جزو خدا ہیں۔ کانعہ لگایا۔ ابتداً اسی نے علی کے وصی اور خلیفہ بلا نسل ہونے کا شو شہ چھوڑا۔

## امامیہ اشنا عشیریہ

سبائی گروہ کے بعد مختلف لوگوں نے اپنے اپنے ذہن کے مطابق امامت و خلافت اور الوہیت و مشکل کشائی کے نام پر ایسا میجون مرکب بنایا کہ فرقہ ہی فرقہ پھیل گئے۔ انہی فرقوں میں ایک فرقہ اشنا عشیریہ ہے۔ جو اپنے عقیدہ کے مطابق بارہ اماموں کے قائل ہیں۔ بارہ اماموں کے بارے میں تفصیلی بحث اسی کتاب میں اپنی جگہ موجود ہے۔

## کیسانیہ

اس فرقہ کا بانی علیؑ کا غلام نو مسلم موسی کیسان تھا۔ اس کے پیروکار حضرت علیؑ کے صاحزادے محمد بن حنفیہ کی شان میں غلوکرتے ہیں۔ ان کا عقیدہ ہے کہ محمد بن حنفیہ سے علوی ظاہری اور باطنی اور نزادی فتنے پیدا ہوئے۔

پروفیسر اسن بارٹ ڈوزی کیسان کے متعلق رقم طراز ہیں۔

”اس کا عقیدہ تھا کہ بلا تامل اطاعت اور لا کلام حکم برداری ایک ایسے آدمی کی کی جائے۔ جو خدا بھی ہو یہ عقیدہ امت زردوشت کا تھا اور کیسان چونکہ ایک زیر زمین نو مسلم بھوپیوں کے گروہ کا سرخونہ تھا۔ اس لئے عرب کے ان پڑھ نو مسلموں میں اس خیال کو پختہ کرتے ہیں۔ ان لوگوں کو دیر نہ گلی پھر علیؑ اور معاویہؑ کی چپکش نے بڑے بڑے جلیل القدر مسلمانوں کے اذہان کو پریشان کر کے رکھ دیا تھا۔ چونکہ ان لوگوں کا حقیقی مقصد صرف اسلام دشمنی تھا اس لئے انہوں نے شیعیت کو ہی اپنی

مقصد برداری کا ذریعہ بنایا اور من حیث اجمیع شیعہ گروہ میں ہی شمار ہونے لگے۔ ان لوگوں نے شام اور اردن کی سرحد پر یہ خلم کا اپنا ہیڈ کو ارٹر بنایا۔ اس وقت بھی ان لوگوں کی آبادی ایک لاکھ سے کچھ زیادہ ہے۔ یہ لوگ اپنے عقائد کی بناء پر ہمیشہ دمشق کے (جو اہل سنت کی قوت کا مرکز ہے۔) مخالف رہے ہیں۔ شام میں ہونے والی تحریکی کارروائیوں میں ہمیشہ ان کا ہاتھ رہا۔ فرانسیسی استعمار نے انہیں استعمال کیا۔ اردن کے برطانوی انقلاب نے ان سے کام لیا۔ شام کی پہلی آزاد قومی حکومت کا تختہ ائمہ میں یہی لوگ حسنی اتر عیم کا دوست و بازو تھے۔

بعث پارٹی کی ریڑھ کی بڑی بھی یہی لوگ تھے، فرانسیسی استعمار نے جو شامی فوج تیار کی اس میں انہیں کی اکثریت تھی۔ بعد ازاں اس فوج میں جب بھی اضافہ ہوا۔ انہوں نے اس میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا۔ آج تمام عالم اسلام میں آئے دن انقلابات پر مسلمان جیران ہیں۔ مگر یہ کسی کو معلوم نہیں کہ ان انقلابات کے پیچے کون سے لوگ موجود ہیں۔ شام میں کیسانی شیعوں کے علاوہ باطنیوں کی بھی اکثریت ہے۔ یہ باطنی آج کل حموی نصیری اور علوی کھلاتے ہیں۔ درد زیو کے بعد یہی نصیری بعث پارٹی کا مضبوط عضر ہیں اور آج کل تو یہی لوگ بر سر اقدار ہیں۔ اکرام حولانی مصطفیٰ احمد ون کریم و یو عساف میجر عبد الجواد بھی کیسانی اور نصیری ہیں۔ ان لوگوں نے محض اسلام و شنی کی بناء پر بعث پارٹی کا ساتھ دیا۔ شام میں چونکہ علوی اکثریت اہل سنت ہے۔ اس لئے یہ لوگ ایک دوسرے کے قریب تھے۔ کئی مرتبہ سر نکال کر میدان میں آ جاتے۔ ان لوگوں نے ایک عیسائی کے جھنڈے تلتے جمع ہو کر اس کی بعث پارٹی کو تقویت پہنچا کر اخوانوں کی طاقت کو ملیا میٹ کر کے رکھ دیا ہے۔ یہ اسی کا نتیجہ ہے کہ شام میں کوئی یا سیدار حکومت قائم نہیں ہو سکی۔ عقائد کے

لخاظ سے چونکہ بعض کردو بھی اہل سنت نہیں بلکہ انہی کے ہم خیال ہیں اس لئے اکفر ملت واحدہ کے مصدق بھی ضرورت کے وقت ان کا ساتھ دے کر مرکز کو کمزور رکھنے میں ہی اپنی بہتری سمجھتے ہیں۔ لبنان کی خانہ جنگی اور شام کے فلسطینی مجاہدین کے خلاف جنگ سب انہیں لوگوں کافی ہے۔

(بحوالہ حقیقت مذہب شیعہ ص ۳۲۸)

### مخطوريہ

یہ امام جعفر صادق کے بعد ان کے بیٹے موسیٰ کی امامت کے قائل ہیں اور ان کی موت پر توقف کرتے ہیں۔

### امامیہ

یہ کسی محمد بن حسین کو امام برحق مانتے ہیں کہتے ہیں کہ وہی امام منتظر ہے۔ ایک وقت زمین میں اس کاظھور ہو گا اور زمین کو عدل سے بھر دے گا۔

### ناویہ

ناویں بصری اس فرقہ کا بانی ہے۔ اس کا عقیدہ ہے کہ امام جعفر صادق ”اب تک“ زندہ ہیں۔ اس وقت غائب ہیں۔ دوبارہ امام مسیحی کی حیثیت سے ان کاظھور ہو گا۔

## قرامضیہ

ان کا پیشوام بارک نامی کوئی شخص ہوا ہے۔ ان کے عقیدہ کے مطابق امام جعفر صادق تک تمام خلیفہ برحق تھے۔ انہوں نے تمام حقوق محمد بن اسماعیل کے حوالے کر دیے تھے۔ وہ اس وقت غائب ہیں۔ آخر زمانے میں وہی امام مددی کے نام سے ظاہر ہوں گے۔

## سلیمانیہ

اس فرقہ کا بانی سلیمان بن کثیر ہوا ہے۔ یہ شخص شیخین کی خلافت کو اجتہادی غلطی سمجھتا۔ مگر حضرت عثمان، ام المؤمنین حضرت عائشہ، حضرت علی، حضرت زبیر کو کافر کرتا تھا۔ (العیاذ باللہ)

## المنصوریہ

اس فرقہ کا بانی ابو منصور الجل تھا۔ اس کا عقیدہ تھا کہ حضرت علی ایک مکڑا ہے جو آسمان سے نازل ہوا ہے اور وہ خدا ہے۔ امام ابو منصور آسمان پر جا کر خدا سے ہم کلام ہوا۔ خدا نے ان کو بینا کما اور سر پر ہاتھ پھیرا۔ وہ بھی آسمان سے نازل ہوا ہے اور جنت دوزخ کی کچھ حقیقت نہیں۔

## نزاریہ یعنی آغا خانی

یہ فرقہ حضرت جعفر صادق کے بیٹے اسماعیل کی طرف منسوب ہے۔

## فرقہ اسماعیلیہ -

امامت کے سلسلہ میں سے ایک فرقہ اسماعیلیہ ہے جو حضرت علی رضی اللہ عنہ سے لے کر چھٹے امام جعفر صادق تک شیعہ امامیہ سے تفرقہ ہے مگر اس کے بعد ان میں اختلاف پایا جاتا ہے۔ امام جعفر صادق کے پانچ صاحبزادے تھے۔ اسماعیل، عبد اللہ، موسیٰ، احْمَد، محمد، ان میں سب سے بڑے اسماعیل تھے۔ ان کے بعد عبد اللہ ہیں۔ اصول کافی میں امام جعفر صادق کا قول ہے۔

ان الامر فی الکبیر مالم تکن فیہ عاہد

(اصول کافی طبع لکھنؤ ص ۲۲۰)

امامت منتقل ہو گی ولد اکبر کی طرف بشرطیکہ اس میں کوئی عیب نہ ہو۔

(شافی ترجمہ اصول کافی ج ۱۔ ص ۳۲۱)

اسی بناء پر فرقہ اسماعیلیہ امام جعفر صادق کے بعد اسماعیل کو امام مانتے ہیں مگر اسماعیل حضرت امام جعفر صادق کی حیات میں تی وفات پا گئے تھے ان کے بعد جو بڑے بھائی عبد اللہ تھے۔ انہوں نے امام جعفر صادق کے بعد امام ہونے کا دعویٰ کر دیا تھا لیکن فرقہ اثناء عشریہ بجائے اسماعیل اور عبد اللہ کے موسیٰ کاظم (متوفی ۲۵ - ربیع الثانی ۱۸۳) کو امام مانتے ہیں اور اس سلسلہ امامت کو امام غائب (بارہویں امام) تک مانتے ہیں لیکن اسماعیلیہ، اسماعیل کے بعد محمد بن اسماعیل کو امام مانتے ہیں اور پھر اس کو مورثیٰ قرار دیتے ہیں کہ باپ کے بعد بیٹا امام بنتا ہے۔

۱۔ فرقہ اسماعیلیہ کا ذکر امام ابن حزم متوفی ۴۵۶ھ نے بھی الفصل فی الملل والا ہبوا و النحل میں کیا ہے۔

۲۔ علامہ شرستانی متوفی ۴۸۸ھ نے اپنی کتاب الملل والنحل میں اس فرقہ کا تفصیل ذکر

کیا ہے۔ اس فرقہ کو باطنیہ بھی کہتے ہیں۔ شہرستانی نے لکھا ہے کہ قلعہ الموت کا حسن بن صباح بھی اسی فرقہ کا داعی تھا۔ اس فرقہ کا اختلاف بھی اہل اسلام سے اصولی ہے۔ یہ بھی دوسرے شیعوں کی طرح خلفائے ثلاثہ حضرت ابو بکر صدیقؓ حضرت عمر فاروق اور حضرت عثمان ذوالنورینؓ کی خلافت راشدہ کے منکر ہیں۔ ۳۔ محبوب سبحانی حضرت سید عبد القادر جیلانیؓ بھی روا فض کے بیان میں فرماتے ہیں۔ آٹھویں گروہ کو اسمعیلیہ کہتے ہیں۔

(غینیۃ الطالبین مترجم اردو ص ۱۳۲)

۴۔ حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلویؓ نے بھی تحفہ اشناعشیریہ میں فرقہ اسمعیلیہ کے عقائد اور ان کی تصانیف کا ذکر کیا ہے۔ چنانچہ ان کا ایک یہ عقیدہ بھی لکھا ہے کہ جب امام کوئی حکم کرے ہر مومن اور مومنہ پر اس کی تابعداری لازم ہے۔ گو ان کے خلاف مرضی ہو مثلاً اگر کسی عورت کو کسی مرد بے عورت کے حوالے کرے۔ یہ عقد دونوں پر لازم ہو جائے فتح نہیں کر سکتے ان کا یہ عقیدہ بھی لکھا ہے کہ!

”امام اگر چاہے تو حضرت موسیؓ کی طرح جناب باری سے ہمکلام ہو سکتا ہے۔“

۵۔ دور حاضر میں فرقہ اسمعیلیہ کو آغا خانی فرقہ بھی کہتے ہیں۔ اسمعیلیہ کے امام حاضر پرنس کریم آغا خاں (جو سال روایہ مارچ ۱۹۸۳ء) میں پاکستان کے دورے پر آئے تھے۔ ان کے دادا آغا سلطان محمد شاہ کو انگریز نے ہنزاں نس سر کا خطاب دیا تھا۔ حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانویؓ نے آغا خاں کے متعلق ایک استفسار کا جواب لکھا تھا جس کا نام ہے۔

رسالہ ”العلم الحقانی فی حزب الاغاخانی“

اس استفسار میں آغا خان کے طریقہ نماز اور دعاء کا ذکر تھا۔ جس کی انہوں نے اپنے

مریدوں کو تعلیم دی تھی اور وہ یہ ہے۔

”نماز پڑھو، نماز پڑھو، نماز پڑھو، خدا تم کو برکت دے۔ خدا کا نام  
لو، خداوند شاہ علی تم کو ایمان اور اخلاق دے یا شاہ میری شام کی نماز اور  
دعاء قبول کر جو حق تم کو ملائیں اس کا واسطہ دیتا ہوں۔ اے ہمارے آقا  
سلطان محمد شاہ، اس کے بعد سجدہ کرو۔“

نیز یہ دعاء لکھی ہے!

”اڑ تالیس (۳۸) اماموں، دسوائیں بے عیب اوتار ہمارا خداوند  
آغا سلطان محمد شاہ داتا۔ اس کے بعد سجدہ کرائیں

(بحوالہ بواب الدنوا در جلد دوم ص ۳۸-۳۹)

اس قسم کے عقائد کو حضرت تھانوی رحمۃ اللہ علیہ نے خلاف اسلام اور کفر قرار دیا  
ہے۔ آغا خانی فرقہ نے مسجد کی بجائے اپنے عبادت خانہ کا نام جماعت خانہ رکھا ہے۔ یہ  
بجائے پانچ نمازوں کے تین نمازوں کے قائل ہیں وغیرہ۔ اسمعیلیہ فرقہ کے امام کو سونے،  
چاندی سے تولا جاتا ہے۔ بظاہر ان لوگوں کا دعویٰ روہانیت کا ہے لیکن اسلامی روہانیت  
کے ساتھ ان کا کچھ بھی تعلق نہیں یہ سرمایہ اور مادہ پرست قوم ہے۔ ان کے امام فرنگی  
تہذیب و تمدن میں ڈوبے ہوئے ہیں۔ یہ مسنون داڑھی سے بالکل محروم ہیں۔ ان مدعیان  
روہانیت کے ہاں کوئی شرعی پرداہ نہیں ہے۔ حال ہی میں پرنس کریم آغا خان نے مع بیگم  
پاکستان کا جو دورہ کیا ہے اخبارات میں اس کی فرنگی جھلک دیکھی جاسکتی ہے یہ سونے چاندی  
کی امامت ہے نہ کہ شریعت اور روہانیت کی۔

## بوہرہ فرقہ

فرقہ اسمعیلیہ کا ایک خلیفہ مستنصر گزرہ ہے۔ جس کے دو بیٹے نزا اور مستعلی اس

فرقے کے داعیوں میں سے تھے۔ فرقہ زاریہ میں سے حسن بن صباح تھا اور آغا خان بھی اس زاری نسل سے ہے۔ اس کے دوسرے بیٹے مستعلیٰ کے پیرو بوہروں کے نام سے مشہور ہیں۔ یہ ملا طاہر سیف الدین کو اپنا اہ واس امام مانتے ہیں اور اس کے بعد اب اس کا بیٹا برہان الدین امام ہے۔ ان دونوں فرقوں میں فرق یہ ہے کہ اسماعیل ززاری فرقہ والے ہر دور میں اپنے امام کا ظاہر ہونا مانتے ہیں اور بوہرہ فرقہ والے امام کو مخفی اور اپنے نائب امام کے داعی کو ظاہر مانتے ہیں۔ یہ بھی سرمایہ دار قوم ہے۔ بہر حال یہ دونوں فرقے اسلام سے اصولی اختلاف رکھتے ہیں۔



## حاصل کلام

شیعہ کے تمام فرقوں کا احاطہ اس مختصر سے مجموعے میں ممکن نہیں۔ عقائد کے باب میں اگر ان تمام گروہوں کا جائزہ لیا جائے تو تحریت ہوتی ہے۔ یہ ایسا مذہب ہے جس کی کوئی کل سیدھی نہیں۔

عیسائیت، یہودیت، جھوپیت، بدھ مت اور دنیا کے ہر یا طل مذہب کا مطالعہ کرنے سے بھی آپ ایسی بولمنیاں اور عقل سوز نظریات نہ پائیں گے۔ جس قدر شیعہ کے مذہب میں موجود ہیں۔ مثلاً ایک طرف حضرت علیؑ کو خدا میں منصب پر جگہ دینا اور دوسری طرف اصحابہؓ کی بیعت کے معاملے میں انہیں اس قدر عاجز اور بے کس و بے یار و مددگار قرار دینا کہ مشکل کشائی کے عقیدے کی وجہاں اڑ جائیں۔ ایک طرف خدا کی ہر بات کو سچا کہنا اور دوسری طرف قرآن کے نامکمل ہونے کا عقیدہ رکھنا۔ ایک طرف آنحضرت ﷺ کی ختم نبوت کا اقرار کرنا اور دوسری طرف بارہ مزعومہ آئمہ کو نبیوں کی صفت میں کھڑے کرنا اور ان کو معصوم و مختار قرار دینا۔ ایک طرف توحید باری کا عقیدہ رکھنا اور دوسری طرف خدا کے ساتھ آئمہ کو شریک تھہرانا وغیرہ وغیرہ۔

شیعہ کے بیسیوں فرقوں کے عقائد کی تفصیل کا تو یہاں موقع نہیں حاصل کلام کے طور پر ان کے تمام گروہوں کے عقائد کا خلاصہ حسب ذیل ہے۔

۱۔ اللہ تعالیٰ کو انسانی شکل میں ماننے والے۔

۲۔ ہندوکی طرح تائخ کے قائل۔

۳۔ عیسائیوں کی طرح منصور کو خدا کا بیٹا ماننے والے۔

۴۔ محمد بن عبد اللہ بن حسن کو زندہ جاوید ماننے والے۔

۵۔ امام برحق کا کلیہ قائم کر کے اسے پیغامبر کرنے والے۔

-۶- ترک نماز سے کوئی گناہ نہیں کے قائل۔

-۷- حضرت جعفر الصادق کو خدا مانے والے۔

-۸- تمام مفروضہ آئندہ کو اللہ مانے والے۔

-۹- حضرت علیؑ کو جزو خدا کہنے والے۔

-۱۰- امام جعفر کو زندہ جاوید سمجھنے والے حلول اور رجعت کے قائل۔

-۱۱- چہارو دہ معصوم کی اصطلاح کے قائل۔

-۱۲- نبوت علیؑ کا حق تھا مگر جریل بھول کر نبوت محمدؐ کے حوالے کر گیا پر ایمان رکھنے والے۔

-۱۳- علیؑ کو نبوت میں شریک جانے والے۔

-۱۴- اہل بیت کا علم جانے والا بی بی ہو سکتا ہے کے قائل۔

-۱۵- قرآن کو ستر گز لمبا کہنے والے، قرآن کے چالیس پاروں کے قائل، قرآن کی سترہ ہزار سے زائد آیتیں مانے والے، اصل قرآن علیؑ نے پوشیدہ کر دیا تھا کے قائل۔

-۱۶- حضرت ابو بکرؓ، حضرت عمرؓ، حضرت عثمانؓ، حضرت عاشورؓ، حضرت علیؓ، حضرت زیرؓ، حضرت معاویہؓ اور حضرت ابو موسیؓ پر لعنت کرنے والے۔

-۱۷- انہیں صرف خطا کار کہنے والے۔

-۱۸- محمات کو حلال کہنے والے۔

-۱۹- سب عورتوں کو ہر شخص کے لئے حلال بنانے والے۔

-۲۰- اسی دنیا کو جنت اور دوزخ سمجھنے والے۔

-۲۱- شراب اور زناء کو حلال جانے والے۔

-۲۲- بنی عباسؓ، علیؑ، جعفرؓ اور عقیلؓ کی امامت کے علاوہ کسی اور کی امامت کے قائل کو کافر کہنے والے۔

-۲۳- علم غیب و مختار کل کا عقیدہ آئندہ کے لئے رکھنے والے

۲۲۔ امامت کو محمد بن عبد اللہ بن حسن المعروف نفس ذکیہ کا حق سمجھ کر امامت کو آپ پر ختم جانے والے۔

۲۳۔ حضرت ابو بکر اور حضرت عمر کو اجتہادی خلطی کا مرکب جانے والے اور باقی سب کو کافر کرنے والے۔

۲۴۔ منصور عباسی کی طرف امامت لوٹائے جانے کے قاتل۔

۲۵۔ جعفر الصادق کے بعد عبد اللہ کی امامت کے قاتل۔

۲۶۔ اسماعیل کو امام برحق مانے والے دوازدہ آئمہ کے قاتل۔

۲۷۔ امام مهدی کی پوشیدگی پر ایمان رکھنے والے۔

۲۸۔ اصحاب خلاشہ کو علی مہاج الخلافۃ صحابی نہ سمجھنے والے اور ان پر تبراکرنے والے۔

۲۹۔ جعفر صادق کے بعد امام محمد کی امامت کے قاتل۔

۳۰۔ ابن زیاد، شمر اور ابن سعد کو شیعہ مانے اور ان کو کافر کرنے والے۔

۳۱۔ امیر مختار کو رضی اللہ تعالیٰ عنہ کرنے والے اور اسے زمانہ کامکار ترین فرمی کا خطاب دینے والے۔

۳۲۔ اذان میں ہی علی خیر العمل اور علی ولی اللہ وصی رسول اللہ کے قاتل اور کلمات کے منکر۔

۳۳۔ منصور، ہارون، مامون عباسی کو شیعہ سمجھنے والے اور انہیں کافر فاسق فاجر کرنے والے۔

۳۴۔ یزید کو فاطمیوں اور علویوں کا محسن سمجھنے والے اور ان کا نام گالی کے طور پر لینے والے۔

۳۵۔ ماتم اور تعزیہ کو شعائر اللہ مانے والے۔

## باب 8

## اسلامی تاریخ پر شیعہ حکمرانوں کے

### مظالم کی المناک داستان

تاریخ اسلام کے اور اراق پر شیعہ حکمرانوں کی ستم کاریوں اور مظالم کی طویل داستان رقم ہے۔ تفصیل کا تو یہاں موقع نہیں، ابن اثیر کے مطابق مشتمل از خروارے چند مثالیں ملاحظہ ہوں۔

۱۔ شیعیت کی بنیاد عبد اللہ بن سبائے رکھی۔ اس کی مکاریوں کی کمائی اس کتاب میں شیعہ کی تاریخ کے پس منظر میں آپ نے ملاحظہ کی ہے۔ ابن سبائے کے بعد آل بویہ نے بغداد میں یتکڑوں مسلمانوں کو موت کے گھاٹ اتارا۔ بالآخر تبرابازی، تعزیہ داری، تقبیہ، متعہ اور ماتم کی رسوم کے جھگڑوں میں پڑنے سے مسلمان ان کے شرے محفوظ ہو گئے۔

۲۔ گورنر سرفراز حسین طباطبائی نے ترکستان اور ایران کا راستہ تاتاریوں کو دکھا کر خوارزم شاہی سلطنت کی اینٹ سے اینٹ بجادی۔ بالآخر اسی معزکے آرائی میں شیخ الاسلام، امام ابن تیمیہ جیسی جلیل القدر شخصیت تاتاریوں کے جروبت کا نشانہ بنی اور امام موصوف دمشق کے قلعہ میں ایک طویل عرصہ قید و بند کی صعوبتوں کے بعد دارفانی سے کوچ کر گئے۔

۳۔ ابن علقی (بغداد کا شیعہ لیڈر) نے بغداد میں ہلاکو خاں کے ذریعے مسلمانوں کا قتل عام کرایا کہ دجلہ کئی روز تک پسلے تو لاشوں اور خون کا دریا بنارہا اور آخر مسلمانوں کے علمی ذخیرے جب دریا برد کئے گئے تو میمنوں کتابوں کی سیاہی سے

سمندر تک دریا بھی سیاہی کامیڈ ان بن گیا۔

۲۔ شیعہ کی فاطمی حکومت نے مصر میں ہر اس مسلمان کی گردن اڑادی۔ جس نے حضرت علیؑ کی ولایت و وصایت کا انکار کیا۔

۳۔ شیعوں کے نامور حکمران آصف خاں نے نادر شاہ کو دہلی میں بلا کر دہلی میں قتل عام کرایا۔

۴۔ ملکان میں ابو الفتح داؤد نے مسلمانوں کے خون سے متعدد بار ہولی کھیلی۔

۵۔ نوابان اودھ نے سینکڑوں سینوں کو صرف سنی ہونے کے جرم میں ذبح کرایا، اصحاب خلاد کے نام لیواوں پر بے پناہ تشدد کئے گئے۔

۶۔ واقعہ کربلا کی پوری داستان کے بارے میں خود "مجاہد اعظم" کا شیعہ مصنف اعتراف کرتا ہے کہ یہ سب کچھ ابو جنعت لوط بن یحییٰ ازدی متوفی ۷۸۷ھ کی ذہنی ایجاد ہے۔ جو واقعہ کربلا کے پون صدی بعد پیدا ہوا تھا، تم اسی واقعہ کی آڑ میں پوری دنیا میں حسینت کے نام پر ایسا اودھ ستم مچا گیا کہ الامان والخفیظ خود حضرت حسینؑ اگر آج آکر ان من گھڑت اور ان کے خاندان کی عورتوں سے متعلق گھڑی جانے والی بے بنیاد کہانیوں کو سنتے تو ششد رہ جاتے مگر یہ پروپیگنڈہ ایسی سرعت اور جرات کے ساتھ کیا گیا کہ آج جب کوئی شخص اس واقعہ کے دیومالائی واقعات پر نقد کرتا ہے۔ تو اسے اہل بیت اور آل رسول کا مخالف گردان کر سادہ لوح عوام کو دھوکا دیا جاتا ہے۔

۷۔ آنحضرت ﷺ کے قابل اعتماد رفقاء و جماعت صحابہؓ کے بارے میں ایرانیوں کا بغض اس حد تک چلا گیا کہ ہر دور کے شیعہ حکمرانوں نے صحابہ کرام بالخصوص دنیا کے سب سے بڑے عادل حکمران حضرت سیدنا فاروق اعظمؓ کے خلاف کسی نہ کسی رنگ میں اپنے بغض کا اظہار کیا۔ کشف الاسرار نامی کتاب میں خود خمینی نے بھی حضرت عمرؓ پر کفر کافتہ لگا کر اپنے بغض کا واضح اظہار کیا ہے۔

۸۔ ہمارے قول کی تائید میں مشور شیعہ مورخ کاظم زادہ کی حقیقت بیانی ملاحظہ ہو۔

”جس دن سعد بن ابی و قاص نے خلیفہ دوم کی جانب سے ایران کو فتح کیا..... ایرانی اپنے دلوں کے اندر کینہ اور حسد کا جذبہ پالتے رہے۔ یہاں تک کہ فرقہ شیعہ کی بنیاد پر جانے سے پورے طور پر اس کا اظہار کرنے لگے۔“

(بحوالہ حقیقت مذہب شیعہ ص ۶۷)

۱۰۔ قزوینی کی روایت ہے حاکم (شیعہ حکمران) نے ایک علوی کو بہ کایا کہ رات کے

وقت اپنے گھر سے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے روضہ تک نقب لگائیں تاکہ ابو بکر صدیقؓ اور عمر فاروقؓ کو روضہ سے نکال لائیں اور ان کی لاشوں سے جو چاہیں سلوک کریں۔ کتاب استبخار الاحبار میں مرقوم ہے کہ اس روزہ میں گرد و غبار اور بجلی کی کڑک کے ساتھ ایسی آندھی آئی کہ ہر شخص کا پنے لگا۔

۱۱۔ ۳۹۱ھ میں کسی حاکم نے ایک شخص کو محض اس جرم میں پھانسی پر لٹکا دیا کہ وہ کہتا تھا کہ میں حضرت علیؓ کو نہیں جانتا۔ (مقریزی)

۱۲۔ ۳۲۳ھ کیم محرم کو حضرت عمرؓ کو شہید کر کے آتش کدہ ایران کے بیٹے ابو لولو مجوسی نے سقوط ایران کا انتقام لے لیا۔

۱۳۔ ایران کے مجوسیوں نے شیعیت کے جوش میں جوان کے سامنے آیا۔ اسے خس و خاشک کی طرح بہادیا۔

۱۴۔ ایران ہی کے شاہ عباس نے بغداد کے سقوط میں جو گھناؤ ناکردار ادا کیا اس کا بیان ناگفته ہے ہے۔

۱۵۔ ایران ہی کے ایک حکمران اسماعیل نے سنی علماء کو بلا کر انہیں اصحابہ ثلاثہ پر لعنت کے لئے کما جب انہوں نے انکار کیا تو سب کو قتل کر دیا۔

(انوار النعمانیہ ص ۱۳۲)

۱۶۔ ایرانی فوج کے بل بوتے پر تیمور لنگ نے انگورہ کے مقام پر مسلمانوں پر ایسے

ایے قیامت خیز مظالم ڈھائے کہ تاریخ اسلام کے صفحات پر ایسا ظلم کہیں درج نہیں ہے۔

شیعہ حکمرانوں نے اسلام کی تاریخ پر ظلم و جبر کے جو نقوش ثبت کئے ہیں۔ اس کے مطابعے سے ہر انسان بخوبی جان سکتا ہے کہ شیعہ مذہب کی بنیاد ہی اسلام کی جزوں کو کھو کھلا کرنے کے لئے رکھی گئی ہے۔ ہمارے علماء اہل سنت پر مجھے رونا آتا ہے۔ جو اس مذہب کو صرف تتعہ، تقیہ اور ماتم والے مذہب کی حد تک جانتے ہیں۔ حقیقت میں دنیا کا یہی وہ مذہب ہے جس میں جو سیت کی آتش پرستی، یہودیت کی منافقت، عیسائیت کی تیشیث دوسری ایک مرکب کی شکل میں موجود ہے۔ اسی مذہب نے متعہ کی آڑ میں زنا اور تقیہ کی آڑ میں دھوکے اور فریب کی بنیاد رکھی، پھر دونوں چیزوں کو شعائر اللہ اور عقائد اسلام کی بنیاد کھا گیا۔ اسی کے پردے میں ہر عمد کا مسلمان اور خود اسلام ان کی جفا کاریوں کے تیروں سے چھلنی ہوتا رہا۔

۱۷۔ تاریخ کے صفحات پر غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ سلطان صلاح الدین ایوبی کے ساتھ غداری کرنے والے شیعہ ہی تھے۔

۱۸۔ ترکوں کے ساتھ غداری کر کے سلطان عبدالحمید کو معزول کرنے کی قرارداد منظور کرنے والے بھی یہی لوگ تھے۔

۱۹۔ اسلامی حکمران نور الدین زنگی پر قاتلانہ حملہ کے مرکب یہی لوگ تھے۔ سلطان نیپو کے ساتھ غداری کرنے والا میر صادق اور نواب سراج الدولہ کاغدار میر جعفر بھی رافضی مذہب سے تعلق رکھتا تھا۔

## ایران میں اہل سنت پر مظالم کی داستان

فروری ۱۹۷۹ء میں جناب خمینی صاحب ایرانی اقتدار پر بر اجمن ہوئے۔ ۱۵ سالہ جلاوطنی کے بعد ایران پہنچتے ہی انہوں نے تمام ذرائع ابلاغ کو یہ بات باور کرانے کے لئے وقف کر دیا کہ پوری دنیا میں یہ واحد اسلامی انقلاب ہے۔ جو اسلامی اقتدار کے فروغ اور کتاب و سنت کے نفاذ کے لئے عمل میں لایا گیا ہے۔ انہوں نے بار بار اعلان کیا۔

”ہم پوری مملکت کو عدل و انصاف سے بھر دیں گے، مساوات اور رعایا پروری ہمارا نصب العین ہے۔ خدائی حاکیت کا فروغ اور آنحضرت ﷺ کی تعلیمات اور حضرت امیر علی علیہ السلام کے ارشادات کے مطابق ہر شعبہ زندگی سے امریکی اور دیگر غیر مسلم تہذیبوں کا خاتمه کر دیں گے۔“

ذرائع ابلاغ پر اس قدر توجہ دی گئی کہ پوری دنیا کے ایرانی سفارتخانوں کے ذریعے کروڑوں روپیے صرف اس پروپیگنڈہ پر خرچ کیا گیا کہ موجودہ ایرانی حکومت ہی دنیا میں اسلام کی سب سے بڑی علمبردار ہے۔ ساری دنیا کے مسلمانوں کو چاہیے کہ جناب خمینی کی قیادت میں جمع ہو جائیں۔ تمام مسلم ممالک میں اپنے خصوصی نمائندے روانہ کئے گئے۔ کئی ملکوں کے زماں کو ایران کی مختلف تقریبات میں مدعو کر کے تصور کا صرف ایک رخ ان کے سامنے پیش کر کے امت مسلمہ کی آنکھوں میں دھوک جھونک دی۔ امریکہ کی مخالفت کی آڑ لے کر امریکہ مخالف اسلامی ملکوں کی حمایت حاصل کرنے کی کوشش کی۔ ناظرین جانتے ہیں کہ کسی بھی بڑی سلطنت کی مخالفت اس کے حق پر قائم ہونے کی دلیل نہیں ہے ورنہ روس تو ان سے بھی بڑا امریکہ کا مخالف ہے۔ اسے بھی اسلام کا بڑا مھیکیدار

کہنا چاہیے۔

جناب خمینی کے ایرانی انقلاب کے معاً بعد اس کے اسلامی دعوؤں کی قلعی کھل گئی۔ چیخ چیخ کر جس دعوے کو دھرا یا گیا کہ ہم آنحضرت ﷺ اور حضرت کی تعلیمات کے مطابق نظام حکومت چلا گیس گے۔ اس کی دھیان ایران کے گلی کوچوں میں بکھر گئیں۔ اپنے ہی صبح و شام کے دعوؤں کا منہ چڑا یا گیا۔ ملاحظہ ہو!

”حضرت علیؑ نے جب اپنے ایک حریف پر قابو پالیا تو فوراً اسے معاف کر دیا۔

آنحضرت ﷺ نے فتح مکہ کے موقع پر جب اپنے رفقاء کے قاتلوں حقیقی پچھا حضرت حمزہ کے ٹکڑے ٹکڑے کرنے والوں اور الام انگیز مظالم کی داستان رقم کرنے والے مشرکوں اور مکہ سے بے پناہ ظلم و جبر کر کے مسلمانوں کو نکال دینے والے دشمنوں پر فتح حاصل کی تو اعلان فرمایا۔

”آج کے دن تم پر کوئی سختی نہیں تم سب آزاد ہو۔“

رحمت دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے جان اور ایمان کے دشمنوں کے لئے عام معافی کا اعلان کر دیا۔

لیکن ایران کے خمینی صاحب نے جب اپنے مخالفوں پر قابو حاصل کیا تو انہوں نے پر کاہ کے برابر اہمیت نہ دی اور جب عمل انسوں نے آنحضرت ﷺ اور حضرت علیؑ کے اسوہ حسنہ کا تنسخہ اڑایا تو دنیا بھر کے ذی شعور طبقہ پر اسی وقت قول و فعل کے اس کھلے اضداد کی حقیقت آشکار ہو گئی۔

## بیس ہزار اہل ”سنن کردوں“ کا قتل

XMENI صاحب نے انقلاب کی پہلی سالگرہ تک جن ہزاروں افراد کو مشق ستم بنا یا۔ ان

میں اکثریت اہل سنت ہی کی تھی۔ ہر مخالف کو شاہ کے وفادار کاتا نام دے کر خصوصی فائز نگ اسکواڑ کے ذریعے گولیوں سے بھون دیا گیا۔ انتہائی مظلوم کئی ہزار سینوں کو نہایت بے دردی سے ذبح کر کے بزعم خویش شیعیت کے راستے کی رکاوٹوں کو دور کیا گیا۔

ایرانی علاقہ اصفہان اور کردستان میں ۱۹۸۵ء میں فیصلہ آبادی اہل سنت کی ہے۔ یہاں کے سین مدارس کے جید ترین علماء کو بغیر مقدمہ چلائے جیلوں میں ٹھوٹنا گیا، کئی علماء کو باغی قرار دے کر شہید کیا گیا۔

خمینی صاحب نے ایران کی پہلی سالگرہ تک اہل سنت کے جن مسلمانوں پر تفعیل چلائی ان کی تعداد میں ہزار ہے۔

(ندائے سنت لکھنؤ بحوالہ ہفت روزہ نئی دنیا دہلی ۲۔ ۱ اپریل ۱۹۸۳ء)

درلڈ اسلامک مشن کے وفد کی رپورٹ ملاحظہ فرمائیں۔ جو ۲۸ دسمبر ۱۹۸۲ء کو تہران کی عالمی کانفرنس میں مدعو کیا گیا تھا۔

۱۔ تہران میں پانچ لاکھ سینی مسلمان آباد ہیں مگر انہیں اپنی مسجد تعمیر کرنے کی ابھی تک اجازت نہیں ملی۔ جب کہ عیسائیوں کے ۱۲۔ گرجے، ہندوؤں کے ۲۔ مندر یہودیوں کے ۲۔ اور مجوہیوں کے ۲۔ آئندھے موجود ہیں مگر سینی مسلمان کی ایک مسجد بھی نہیں ہے۔

۲۔ شاہ کے زمانے میں عیدین کی نماز سنی ایک پارک میں پڑھتے تھے مگر اب عید کے دن مسلح افواج کا پسرو بٹھا کر انہیں نماز عید سے بھی حکومت نے روک دیا ہے۔

۳۔ جمعہ کی نماز سنی مسلمان مجبوراً تہران یونیورسٹی کے میدان میں شیعہ امام کے پیچھے پڑھتے ہیں یا صرف پاکستانی سفارت خانہ میں جمعہ پڑھتے ہیں۔

۴۔ سینی مسلمان اپنی مذہبی تبلیغ و اشاعت کے لئے نہ جلد کر سکتے ہیں نہ تنظیم بناسکتے ہیں۔ پچھلے دنوں جماعت مرکزی اہل سنت پر ان کی تنظیم قائم ہوئی تھی جس کے لیڈر مولانا عبد العزیز فاضل دیوبند تھے مگر خمینی حکومت نے اسے خلاف قانون

قرار دے دیا۔

۵۔ مسلمانان اہل سنت اپنی مذہبی کتابیں نہیں چھاپ سکتے۔ شاہ کے زمانے میں پاکستان سے منگواتے تھے مگر خمینی حکومت نے اس پر بھی پابندی لگادی۔

۶۔ ایران میں اہل سنت کی ۳۵ فیصد آبادی ہے لیکن نام نہاد جمیوری حکومت میں ۷۲٪ ممبران پارلیمنٹ میں اہل سنت کی تعداد صرف ۹ ہے جبکہ آبادی کے نتасب سے تنازعی سے زائد ۱۳ ہوئی چاہیے۔

۷۔ انتظامیہ اور عدالت میں اہل سنت کا وجود بالکل صفر کے برابر ہے۔ اہل سنت کا ایک نمائندہ بھی نہیں ہے۔

۸۔ زاہدان کے صوبہ میں ۵۵ فیصد سنی مسلمان ہیں مگر سرکاری سکولوں میں ۵۰۰ سو اساتذہ میں سے صرف ۳۲ سنی ہیں باقی سب شیعہ بھرتی ہے تاکہ سنی بچوں کو شیعہ مذہب میں آسانی سے تبدیل کیا جاسکے۔ سابق نصاب تعلیم بدل کر شیعہ عقائد پر نصاب مقرر کیا گیا ہے۔ (منقول از ندای سنت لکھنؤ بحوالہ ہفت روزہ سنی دنیا وہی ۲۳۔ اپریل ۱۹۸۳ء بعنوان ایران میں کیا دیکھا)

۹۔ ایرانی ذرائع ابلاغ کے مطابق ایرانی انقلاب کے بعد سے لے کر ۱۹۸۳ء تک ۲۰۰ بڑے بڑے فوجی افسروں کو قتل کیا گیا، فائزگ اسکواڈ اور خصوصی ٹریبونل قائم کر کے ہر مخالف کو تہذیب کیا گیا۔

۱۰۔ ایران کے اس نام نہاد اسلامی انقلاب کی مذکورہ کارروائی سے ہر ناظر پر یہ بات واضح ہو جانی چاہیے کہ خمینی صاحب کا اقتدار اسلامیت کی بجائے چنگیزیت، نفاق اور خلفائے راشدین، صحابہ و اہل سنت و شمنی کا آئینہ دار ہے۔

۱۱۔ من گھرست پر و پیگنڈے سے کفر اسلام نہیں بن جاتا۔ ظلم انصاف نہیں ہو جاتا۔ اندھیرا جالا نہیں کھلا سکتا۔

## ایرانی بلوچستان میں اہلسنت پر کیا گزر رہی ہے؟

### مکران ----- ایران

اس کے لئے ہم ایرانی بلوچستان مکران کے اہل سنت کی طرف سے شائع ہونے والے ایک مضمون کا مکمل متن پیش کرتے ہیں۔ ملاحظہ ہو!

حمد اس خدا کی جو سب جماؤں کا پروردگار ہے اور عاقبت پر تیز گاروں کے لئے اور درود وسلام ہو سرد اراغبیاء اور ان کے آل اور اصحاب پر جو دین کا پاس رکھتے ہیں اور ان کے ازواج امہات المؤمنین پر (جو امت کی مائیں تھیں)

اس کے بعد ہم ان مسلمانان عالم کی خدمت میں کچھ معروضات پیش کرتے ہیں جو مسلمانوں کے مسائل سے واقفیت اور آگاہی کے لئے اپنے دل میں جذبہ رکھتے ہیں اور ہم یہاں مثل ایک قطرہ از دریا بیان کرتے ہیں کیونکہ ہماری سرگزشت بہت ہی طویل ہے اور وقت کم ہے۔

آپ کو معلوم ہونا چاہیے کہ آپ کے دینی بھائی جو اپنے مذہب کے پابند اور اپنے پیغمبر صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات و احکام پر عمل پیرا ہیں۔ ایران کے اس علاقے میں آباد ہیں۔ جو نہایت ہی خشک ترین اور پسماندہ علاقوں میں شمار ہوتا ہے اور فارسی نو آبادیاتی نظام کا ایک حصہ ہے۔ اپنی زندگی ظلم و ستم کے سایہ میں گزار رہے ہیں۔ ہم اس مخصری سرگزشت میں یہ وضاحت کرنے کی کوشش کریں گے کہ ایرانی انقلاب کے بعد سے ہم مسلمانوں پر کس طرح مظالم ڈھائے جا رہے ہیں۔

جب ہم نے ایران میں اسلامی انقلاب کا مژدہ سناتا تو ایک مسلمان کی حیثیت سے ہمیں بڑی مسرت اور خوشی ہوئی تھی۔ اس لئے کہ ایران میں ایک طویل عرصہ سے فاد

و جرائم ظلم و ستم اور بد کاری زناہ جیسے اعمال جاری تھے اور اس کے خاتمہ کے لئے یہ انقلاب انتہائی ضروری تھا لیکن تھوڑے ہی عرصہ کے بعد ہماری مسروتوں کو سخت دھچکا لگا اور ایرانی انقلاب کے عزائم بالکل محل کر سامنے آگئے۔ ایرانیوں نے جو ان کے دل میں برسوں سے ہم سینوں کے خلاف بعض نفرت و حقارت کے جذبات رکھتے ہیں اور انہوں نے اپنے دل میں چھپا رکھا تھا ظاہر ہو گئے ہوا یہ کہ جزیرہ "قسم" جو خلیج کے بالکل ہی قریب ہے اور اس جزیرہ میں اہل سنت کی ایک مسجد بھی ہے۔ ایرانیوں نے حملہ کر کے بہت سے نمازوں کو شہید کیا۔ اس وقت بہت سے مسلمانوں کی سمجھ میں یہ بات آئی کہ یہ اسلامی انقلاب نہیں بلکہ نہایت ہی متعقب شیعوں کا انقلاب ہے اور اس کا مقصد اہلسنت کی مسجدوں کو منہدم کرنا ہے۔

جب انقلاب کا دور جاری تھا تو وہاں بہت سی سنی طلباء کی تنظیمیں تھیں جو نہایت ہی فعال اور متحرک تھیں اور وہ "زادان" ایران شر، سرداں وغیرہ میں غالباً سنی عقائد کی تشریف میں سرگرم تھیں لیکن شیعہ حکام نے جن کا تعلق اثنا عشری سے تھا انہوں نے ان مسلم تنظیموں کو جن کی سربراہی سنی مکتبہ فلک کے ایک شیخ جناب دین محمد حسین زینی مرکزی جامع مسجد نور شر (سرداں) میں "نہضہ شباب اہل اللہ" کی سرپرستی بھی کر رہے تھے اور نہ کورہ تنظیم کے زیر اہتمام، نہضہ نوجوانان کے نام سے ایک ماہانہ رسالہ بھی شائع ہوتا تھا ختم کر دیا گیا اور جناب شیخ کو انقلابی گارڈ کے درندوں نے پکڑ کر مسلسل تین ماہ تک قید میں رکھا اور قید میں انہیں سخت اذیت دی گئی ان پر الزام لگایا گیا کہ وہ شیعہ اور سنی میں تفرقہ ڈال رہے ہیں اور ان سے بالجبریہ تحریری گئی کہ وہ آئندہ سے "اعقیدہ کے لئے کوئی کام نہ کریں ورنہ انہیں سخت سزا دی جائے گی۔

اس طرح زادان میں سنی نوجوانوں کی ایک تنظیم بنام (سازمان محمدی) زیر سرپرستی ایسید عبد الملک ملک زادہ کام کر رہی تھی اور اسی تنظیم کے زیر اہتمام ایک رسالہ انتشارات سازبان محمد شائع ہوتا تھا جو اہل سنت کی ترجیحاتی کرتا تھا۔ حضرت عبد الملک

ملا زادہ شر "سردان" سے زاہدان کی طرف جا رہے تھے کہ راستے میں بمقام اسعد آباد ایرانی انقلاب گارڈ کے غنڈوں نے ان کو بس سے اتار کر پس زندان کر دیا۔ صرف اس جرم میں کہ وہ صرف خدا پر یقین کامل اور غیر متزل ایمان رکھتے تھے اور وہ سنی العقیدہ تھے۔ ایسے ہی ایک فعال تنظیم کے علماء اور نوجوان کا شر "ایران شر" میں زیر سرپرستی الشیخ ابراہیم دامنی کا ہے۔ تنظیمی سرگرمیوں میں مصروف تھا اور وہ ایام گرما میں اسکوں کی تعطیلات کے زمانے میں طلباء کو یکھر زدیا کرتے تھے اور طلباء کو مناقب صحابہؓ بالخصوص ان ہدایت یافتہ خلفاء راشدین جن کے متعلق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے کہ جو شخص میرے اصحاب سے محبت کرتا ہے گویا وہ مجھ سے محبت کرتا ہے اور جو ان سے بغض رکھتا ہے وہ مجھ سے بغض رکھتا ہے ان تمام علماء اور نوجوانوں کو گرفتار کر لیا گیا اور ابھی تک ان کے بارے میں کچھ معلوم نہ ہو سکا۔

ایسے ہی جناب جمعہ جناب حسین یار، جناب عبد اللہ قادری جو کہ جمیعہ وحدت اسلامی کے ممبر بھی تھے گرفتار کر لئے گئے اور باقی ماندہ لوگ اپنے ہمسایہ ملک پاکستان میں پناہ لینے پر مجبور کر دیئے گئے اور ایسے ہی ایک اور تنظیم کا قیام "انجمن اسلامی دانشور و امور ان و معلمین بلوچ کے سرکردہ ممبران کو اپنے ساتھیوں سمیت جن میں جناب عبد القادر دامنی جناب احمد حسین، رئیس جناب حسن ایرینڈ گانی و حسن دے، جناب حسن اروند بھی شامل تھے گرفتار کر لئے گئے اور وہ تمام سنی تنظیمیں یکنہ ختم کر دی گئیں جو منطقہ مکران بلوچستان میں سرگرم عمل تھیں۔

اس وقت اس علاقہ میں شیعہ متعصبوں کی طرف سے سنی مسلم عوام پر دہشت اور خوف مسلط ہے۔ ایک اور جید عالم دین شیخ عبد العزیز اللہ یاری خطیب مسجد عنبر "بیر جد خراسان" کو گرفتار کر لیا گیا اس لئے کہ ان کا تعلق سنی مسلمانوں سے تھا ان کا صریح جرم یہ تھا کہ وہ شیعہ حکام کے ذمہ داروں کو ان کی تعصب پسندی اور بد عنوانیوں پر برابر متنبہ کیا کرتے تھے۔ وہ کہتے تھے کہ اپنی ناجائز حرکات سے باز آؤ، لیکن یہ متنبہ کرنے پر انہیں

کمینی قید خانوں میں سزادی جاری ہے۔

”بندر عباس“ میں اہل سنت کے جانب ضیائی جو کہ اسلامی یونیورسٹی کے فارغ التحصیل اور بندر عباس کے بڑی مسجد کے امام خطیب ہیں اور ان کا شمار یہاں کے بڑے علماء میں ہوتا ہے۔ ان کو ایرانی حکومت نے اپنی دیرینہ عداوت کی بناء پر گرفتار کر لیا ہے اور انہیں گرفتار ہوئے تقریباً سات ماہ کا عرصہ گز رہا ہے۔ (حسبنا اللہ ونعم الوکیل)

اسی طرح ایک بڑے دینی عربی مدرسہ درشید ”بندر لنگ“ کے فضیلت ماب شیخ سلطان العلماء کو گرفتار کرنے کی تیاری کی جا رہی تھی کہ وہ ملک سے فرار ہونے میں کامیاب ہو گئے اور وہ امارات عربی کے شریعتی میں تاحال مقیم ہیں۔

”بندر خمیر“ میں بھی ایک عربی اسلامی مدرسہ تھا۔ جس کی سرپرستی شیخ عبدالباعث قطانی کر رہے تھے اور وہ اس علاقے کے فعال شخصیت تھے لیکن جلد ہی انقلابی گارڈ کے غنڈے ان کو زبردستی فوج میں لازمی خدمت انجام دینے کے لئے پکڑ کر لے گئے اور وہ ابھی تک لاپتہ ہیں اور سینوں کا یہ عظیم مدرسہ اسلام کی صحیح تعلیمات سے محروم ہو گیا۔

ہم یہاں مثال کے طور پر آپ کی شیعوں کے ان مظالم کی طرف توجہ دلانا چاہتے ہیں جو حکومت امامیہ اشاعتی استعماری نے اہل سنت پر روکار کھا ہے۔ حکومت ابتداء میں اہل سنت کے مدارس کو امداد کے طور پر کچھ رقم دیا کرتی تھی لیکن بعد میں حکومت نے اعلان کیا کہ ہم اب یہ امداد بند کر رہے ہیں کیونکہ سنی مدارس امریکہ کے لئے کام کر رہے ہیں اور ملک میں فتنہ فساد پھیلانے میں سعی کر رہے ہیں اور زاہدان کے سب سے بڑے عالم دین پر یہ الزام لگایا کہ یہ ایک فسادی آدمی ہیں لیکن جو مظالم انقلابی گارڈ کے غنڈے سنی مسلمانوں پر ڈھار رہے ہیں اس کا شمار حد سے باہر ہے۔ اس وقت نمونہ کے طور پر چند واقعات میں مسلمانان عالم کے سامنے پیش کرتا ہوں تاکہ ان پر واضح ہو جائے کہ ایرانی مکران کے بلوچیوں پر ایرانی حکام کی طرف سے کس طرح ظلم کیا جا رہا ہے۔ انقلابی گارڈ والے اپنے کو انقلاب کا رب اعلیٰ تصور کرتے ہیں اور انہوں نے ہزارہا سنی مسلمانوں

با شخصیت بلوچوں، کردوں کو بے گناہ قتل کیا اور بے شمار عورتوں، مردوں اور بچوں کو زندہ جلا دیا۔ انقلابی گارڈ کے غنڈے اہل سنت کی عورتوں، بچوں پر بلوچستان کردوستان، صحراء، ترکمن اور خلیجی بندرگاہوں اور ہدایت خراسان میں مظالم برپا کر رکھا ہے اور سنی نوجوانوں کو اشتراکیت کی تھمت والہام لگا کر گرفتار کر لیا گیا ہے۔ ہم یہ نہیں کہتے کہ ایران میں کوئی اشتراکی نہیں ہے لیکن غالب اکثریت مسلمان نوجوانوں کی ہے اور یہ نوجوان اسی وقت قید و بند کی صعوبتوں میں مبتلا ہیں۔ خمینی کے انقلاب کا اصل مقصد ہے۔

ایک دینی رسالہ زیر سر پرستی (بہادرندگی) میں درج ہے کہ ہمارے انقلاب کا ضمنی مقصد سنی بلوچوں کو شیعہ اثناعشری بنانا ہے۔ جو اثنا عشری عقیدہ رکھتے ہوں اور اس زمین میں وہ مقصد اشخاص کو شیعہ کر لیا گیا ہے اور آخری اور دراصل مقصد ایران میں بلوچ کر دو اور ترکمان کو شیعہ بنانا ہے اور جب ایران میں یہ مقصد حاصل ہو جائے تو تمام عالم کے مسلمانوں کو شیعہ بنایا جائے گا۔

اب سنی عوام کے سامنے سوائے ان تین راہ کے اور کوئی سیل نہیں ہے۔

(۱) مذہب شیعہ اثناعشری قبول کر لیں یا اس کی مخالفت کریں۔

(۲) یا انکار کی صورت میں قتل ہو جائیں یا فرار ہو جائیں۔

(۳) یا ایران میں قیدی بن کر اپنی باقی زندگی گزاریں۔

ہم اس وقت اپنے تمام سنی بھائیوں سے جو آمربیت پسند دنیا میں آباد ہیں درخواست کرتے ہیں کہ وہ مظلوموں کے حق میں آواز بلند کریں جو ان کے خلاف شیعوں کی جانب سے جاری ہے اور ایران میں ہمارا اقتصادی استھان کیا جا رہا ہے۔ ہمارے عقائد اور دین کو خطرہ لاحق ہے۔

ہم کب تک ان مظالم اور زیادتیوں کو جو اسلام کے نام پر جاری ہیں برداشت کریں گے اور اس کا مقابلہ کریں گے؟

خمینی انقلاب کا مقصد یہ ہے کہ صفوی دور حکومت کو پھر دوبارہ واپس لایا جائے تاکہ

مذہب حقہ اہل سنت کے افراد جو کہ بلوچستان میں ہیں ان کو مٹا دیا جائے۔

میں پوچھتا ہوں کہ کیا اس انقلاب نے ان علاقوں میں اہل سنت کی تنظیموں کو نیت و نابود نہیں کر دیا ہے اور اہل سنت کے پیشوں اعلامہ احمد مفتی زادہ اور چار سو علماء اور نوجوانان اہل سنت شاہی قید خانہ "اوین" تہران میں مقید نہیں۔ واضح طور پر یہ ایرانی انقلاب سوویت یونین کے لئے راہ ہموار کر رہا ہے تاکہ لا دینیت اور لامذہ بیت بلوچستان مکران اور کردستان میں پھیلائے اور مذہب اسلام کو ختم کرے خدا کی قسم ہم یہ نہیں سمجھ سکتے کہ یہ ایرانی انقلاب کون سا اسلام لانا چاہتا ہے؟

جب کہ ہم اسلام کے نام پر قربان ہونے کے لئے تیار رہتے ہیں۔ ہم اسلام کے قطعی مخالف نہیں ہیں بلکہ ہم شیعوں کے خلاف ہیں۔ جن کے تخریبی عقائد سے حقیقی اسلام کو خطرہ لاحق ہو گیا ہے۔ ہم اشتراکیت کے خلاف ہیں اور ہم اس حدیث بنوی کے مفہوم کو سمجھتے ہیں کہ مسلمان وہ ہے جس کے زبان وہا تھے سے دوسرے مسلمان محفوظ رہیں۔ ہم اختلاف نہیں چاہتے ہیں۔ اختلاف ایرانی حکام کی جانب سے شروع ہوا ہے اور ایرانی حکام ہی پہل کرنے والے ہیں اور پہل کرنے والے کو ظالم کہا جاتا ہے۔ ہم مظلوم ہیں ہم کوئی بیرونی طاقت کے لئے کام نہیں کر رہے ہیں کوئی سرمایہ دار ہی ہیں۔ ہم یہ شہ حق کی حمایت کرتے ہیں اور چاہتے ہیں کہ ظلم اور کفر نابود ہو جائے اور یہ لوگ کوئی چوری یا بغاوت کرنے والے کا تعاقب کرتے ہیں اور کوئی مسلمان بلوچ جب انہیں مل جاتا ہے یا نام میں کوئی مشابہت ہوتی ہے تو بغیر کسی تحقیق کے گولی مار کر ہلاک کر دیتے ہیں۔ اگر دشمنی کی بناء پر کوئی اپنے ہمسایوں پر غلط ایزام عائد کر دیتا ہے تو یہ انقلابی گارڈ کے غنڈے تقریباً آدمی رات کو ان کے گھروں میں گھس جاتے ہیں اور عورتوں پر دست درازی کی کوشش کرتے ہیں یا ان کو کسی طرح خائن کرتے ہیں یہ کہاں کا انصاف ہے؟ یہ کون سا اسلام ہے کہ بے سبب اور بے گناہ لوگوں پر ظلم کیا جائے۔ ان کے مال و اسباب اور ان کی نقدی پر قبضہ کیا جائے اور بے گناہوں کو خائن کیا جائے اور انہیں بے دردی سے قتل کر دیا جائے۔

## باب ۱

## حصہ دوم

## اپنی کتابوں کی روشنی میں

## جناب خمینی کے عقائد و نظریات

رائق کی یہ کتاب زیر ترتیب تھی کہ جناب خمینی کے بارے میں عالم اسلام کی ممتاز اور جید شخصیت حضرت مولانا منظور محمد نعماں کا مضمون "الفرقان" ۱۹۸۳ء مارچ اور اپریل میں قطدار آنا شروع ہوا۔ عقائد و نظریات کے باب کے لئے اپنی ترتیب سے ہٹ کر ہم نے حضرت نعماں موصوف کے مضمون کو ممن و عن نقل کر دیا چونکہ حضرت موصوف نے خمینی صاحب کی کتابوں میں "توضیح المسائل" و لائیت فقیہ اور اسلامی حکومت" اور "کشف الاسرار" ہی سے عبارتیں نقل کر کے نہایت اعلیٰ پیرائے میں تجزیہ پیش کیا ہے اور ہمارے پیش نظر بھی یہی کتابیں ہیں اس لئے الفرقان کے تمام شماروں کا مکمل مضمون اس باب میں شامل ہے۔ علاوہ ازیں ہم نے "کشف الاسرار" کے صفات کا اصل فوند بھی شامل اشاعت کر دیا ہے۔

## ایرانی انقلاب، امام خمینی اور شیعیت

ہمارے اس زمانے میں پروپیگنڈہ کیسی غیر معمولی اور کتنی موثر طاقت ہے اور کسی غلط سی غلط بات کو حقیقت باور کرایتیں کی اس میں کس قدر صلاحیت ہے۔ اس کی تازہ مثال جو آنکھوں کے سامنے ہے وہ پروپیگنڈہ ہے جو موجودہ ایرانی حکومت کی طرف سے اپنے سفارت خانوں اور ایجنسیوں کے ذریعے لے امام روح اللہ خمینی کی شخصیت اور ان کے بروپا کئے ہوئے ایرانی انقلاب کی "خالص اسلامیت" اور اس سلسلہ میں اسلامی وحدت اور شیعہ سنی اتحاد کی دعوت کے عنوان سے کیا جا رہا ہے۔ اس مقصد کے لئے کافرنوں پر کافرنیس بلائی جا رہی ہیں۔ جن میں دنیا بھر کے ملکوں سے ایسے نمائندے بلائے جاتے ہیں جن کے متاثر ہونے اور اپنے مقصد میں فائدہ اٹھانے کی توقع ہوتی ہے۔ اس کے علاوہ مختلف ملکوں میں مختلف زبانوں میں کتابوں، کتابچوں، بیانیوں اور رسائل و اخبارات کا ایک سیالاب جاری ہے کم از کم راقم سٹور نے اپنی ستر سالہ شعوری زندگی میں نہیں دیکھا کہ کسی حکومت یا کسی سیاسی پارٹی کی طرف سے ایسے وسیع پیمانے پر اور ایسا فکارانہ اور موثر پروپیگنڈہ کیا گیا ہو۔۔۔ ہمارے اس دور کی حکومتیں زمانہ جنگ میں جس طرح اسلحہ اور دوسرے جنگی وسائل پر بے دریغ اور بے حساب دولت خرچ کرتی اور اس کے لئے حکومتی خزانے کا گویا منہ کھول دیتی ہیں معلوم ہوتا ہے کہ موجودہ ایرانی حکومت اسی طرح اس پروپیگنڈے پر ملک کی دولت پانی کی طرح بھاری ہے۔ اسی میں مارچ کے شروع میں ضلع مراد آباد کے دیہات کے ایک صاحب کسی ضرورت سے لکھنٹو آئے۔ راقم سٹور سے بھی ملے۔ انہوں نے بتایا کہ ہمارے علاقے میں گاؤں گاؤں اس سلسلہ کالری پرچ پہنچ رہا ہے۔ (از الفرقان لکھنٹو مارچ، اپریل ۱۹۸۳ء از مولانا منتظر احمد نعیانی)

لازماً "امام" کا لفظ لکھتے ہیں۔ اس لئے ہم نے بھی ان کے احساسات کا لحاظ رکھتے ہوئے ان کے لئے یہ لفظ استعمال کرنا مناسب سمجھا ہے۔ ہماری رائے اور ہمارا نقطہ نظر ناظرین کو ان صفحات سے معلوم ہو جائے گا۔

بارش کی طرح برنسے والے اس پروپیگنڈے سے گلہ اسلام کی سربلندی اور "اسلامی حکومت" کے قیام کی تمنا اور خواہش رکھنے والے ہر اس شخص کا متأثر ہونا فطری بات ہے۔ جو شیعیت اور شیعیت کی تاریخ سے اور اس وقت کے ایران کے اندر ورنی حالات اور وہاں کی سی آبادی کی حالت زار سے امام روح اللہ خمینی کی شخصیت اور ان کے برپا کئے ہوئے انقلاب کی اس فکری و مذہبی بنیاد سے واقف نہ ہو۔ جو خود امام خمینی نے اپنی تصانیف خاص کر اپنی کتاب "ولایہ الفقیہ والحکومہ الاسلامیہ" میں پوری وضاحت سے بیان کی ہے۔

یہ کتاب ہی گویا اس انقلاب کی بنیاد ہے۔۔۔ اور اس کتاب کو بھی صحیح طور پر وہی سمجھ سکتا ہے جو شیعیت سے واقف ہو اور اس نے مذہب شیعہ کا مطالعہ کیا ہو۔



اس موقع پر راقم طور اس واقعی حقیقت کے اظہار میں کوئی مضافات نہیں سمجھتا کہ ہمارے عوام اور کالجوں، یونیورسٹیوں کے تعلیم یافتہ حضرات اور صحافیوں، دانشوروں کا کیا ذکر، ہم جیسے لوگ جنہوں نے دینی مدارس اور دارالعلوموں میں دینی تعلیم حاصل کی ہے اور "عالم دین" کے اور سمجھتے جاتے ہیں۔ عام طور سے شیعہ مذہب کے بنیادی اصول و عقائد سے بھی واقف نہیں ہوتے۔ سوائے ان کے جنہوں نے کسی خاص ضرورت سے ان کی کتابوں کا مطالعہ کیا ہو۔ خود اس عاجز راقم طور کا حال یہ ہے کہ اپنی مدرسی تعلیم اور اس کے بعد تدریس کے دور میں بھی شیعہ مذہب سے میں اس سے زیادہ واقف نہیں تھا۔

جنناہمارے عام پڑھے لکھے لوگ واقف ہوتے ہیں اور واقعی یہ ہے کہ اس کو واقفیت سمجھتا ہی غلط ہے۔) پھر ایک وقت آیا کہ بعض ان علمائے اہل سنت کی کتابوں کے مطالعہ کا اتفاق ہوا جنہوں نے مذہب شیعہ کی بنیادی کتابوں کو اچھی طرح دیکھ کے اس موضوع پر لکھا ہے ان میں مولانا قاضی احتشام الدین مراد آبادی علیہ الرحمہ کی کتاب "نصیحہ اشیعہ" خاص طور پر قابل ذکر ہے۔ اس موضوع پر سب سے پہلے یہی کتاب راقم طور کے مطالعہ میں آئی تھی۔ یہ اب سے کچھ کم سو سال پہلے کی تصنیف ہے۔ اس کا انداز بیان سجیدہ و متن ہونے کے ساتھ ہے اور لچک پر بھی ہے۔ اس کے علاوہ اس موضوع پر کبھی کبھی حضرت مولانا عبدالشکور صاحب فاروقی لکھتے ہی علیہ الرحمۃ کی بعض تصنیفیں بھی مطالعہ میں آئیں اس کے بعد میں سمجھنے لگا تھا کہ شیعہ مذہب سے میں واقف ہو گیا۔۔۔ لیکن جب حال میں ایرانی انقلاب کے سلسلہ کے اس پروپیگنڈے کو جس کا اور پر ذکر کیا گیا ہے اور اس کے اثرات کو دیکھ کر اس موضوع پر لکھنے کا داعیہ پیدا ہوا۔ اور میں نے اس کو دینی فریضہ سمجھا تو شیعیت سے ذاتی اور براہ راست واقفیت کے لئے میں نے مذہب شیعہ کی بنیادی اور مستند کتابوں کا اور خود امام خمینی کی تصنیف کا مطالعہ ضروری سمجھا۔ چنانچہ گذشت قریباً ایک سال میں اس حالت میں کہ عمر اسی سے متجاوز ہو چکی ہے اور اس عمر میں ظاہری و باطنی قوی میں ضعف و اضھال فطری طور پر پیدا ہو جانا چاہیے وہ پیدا ہو چکا ہے۔ اس کے علاوہ ہائی بلڈ پریشر کا مرض بھی ہوں اور اسکی وجہ سے لکھنے پڑھنے کی صلاحیت بہت متاثر ہو گئی ہے بہر حال اسی حالت میں ان کتابوں کے کئی ہزار صفحات پڑھے اور اب معلوم ہوا کہ میں شیعہ مذہب کے ۱/۲ حصے سے بھی واقف نہیں تھا اس اس مطالعہ ہی سے یہ بات سامنے آئی کہ خمینی کے برعکس کے ہوئے ایرانی انقلاب کی حقیقت و نوعیت کو شیعیت سے اچھی واقفیت کے بغیر نہیں سمجھا جا سکتا کیونکہ مذہب شیعہ کا بنیادی عقیدہ "امامت" اور امام آخر الزمان (مددی منتظر) کی غیبت کبریٰ کا شیعی عقیدہ و نظریہ ہی اس انقلاب کی اساس و بنیاد ہے۔

اس موقع پر راقم طور اس حقیقت کا اظہار بھی مناسب سمجھتا ہے کہ مذہب شیعہ

سے ہمارے علمائے اہلسنت کے واقف نہ ہونے کی خاص وجہ یہ ہے کہ شیعہ مذہب میں اور جہاں تک اس عاجز کی واقفیت اور مطالعہ ہے دنیا کے ادیان و مذاہب میں سے صرف شیعہ مذہب میں۔۔۔۔۔ اپنے دین و مذہب کو چھپانے اور ظاہرنہ کرنے کا سخت تاکیدی حکم ہے۔۔۔۔۔ اس سے ہماری مراد شیعہ مذہب کی وہ خصوصیت اور وہ تعلیم نہیں ہے جو "تقبیہ" کے عنوان سے عوام میں بھی معروف ہے، بلکہ تقبیہ سے الگ یہ مستقل باب ہے اور کتب شیعہ اور ان کے آئندہ مخصوصین کے ارشادات میں اس کا "کتمان" ہے۔ جس کے معنی چھپانے اور اور ظاہرنہ کرنے کے ہیں اور یہ تقبیہ کا مطلب ہوتا ہے اپنے قول یا عمل سے اصل حقیقت اور واقعہ کے خلاف ظاہر کرنا اور اس طرح دوسرے کو دھوکے میں بتلا کرنا۔۔۔۔۔ ان دونوں کا تفصیلی بیان اور ان کے بارے میں مذہب شیعہ کی بنیادی کتابوں کی تصریحات اور ان کے آئندہ مخصوصین کے ارشادات انشاء اللہ اس مقالہ میں بھی اپنے موقع پر ناطرین کرام ملاحظہ فرمائیں گے۔

(ناظرین کرام کتمان کی تاکید کے سلسلہ میں ان کے امام مصوص جعفر صادقؑ کا ایک ارشاد یہاں بھی ملاحظہ فرمائیں۔ مذہب شیعہ کی معتبر ترین کتاب "اصول کافی" میں ان کا یہ ارشاد روایت کیا گیا ہے۔)

انکم علی دین من کتمہ اعزہ اللہ و من  
تم ایسے دین پر ہو کہ جو اس کو بچائے گا اللہ  
تعالیٰ اس کو عزت عطا فرمائے گا اور جو کوئی  
اس کو شائع اور ظاہر کرے گا۔ اللہ ان کو  
اذاعہ اذلہ اللہ  
ذلیل و رسو اکرے گا۔

فقہ اور فتاویٰ کی کتابوں میں نکاح یا رواۃ کے ابواب میں شیعوں کے بارے میں جو لکھا گیا ہے۔ اس کے مطالعہ کے بعد اس میں شک نہیں رہتا کہ ان کے واجب الاحترام مصنفین کی نظر سے شیعہ مذہب کی بنیادی کتابیں بالکل نہیں گزریں۔ اس لئے شیعوں کے بارے میں انہوں نے وہی باتیں لکھی ہیں جو مشہور عام تھیں یا تاریخ کی کتابوں میں جن کا

کچھ تذکرہ کیا گیا ہے۔۔۔ فتاوی عالمگیری جو اب سے قریباً تین سو سال پہلے عالمگیری کے دور حکومت میں فقہ کے ماہر علماء و اصحاب فتوی کی ایک جماعت نے مرتب کیا تھا اس کے مطابعہ سے بھی یہی اندازہ ہوتا ہے۔۔۔ اور علامہ ابن عابدین شامی جن کا زمانہ اب سے قریباً صرف ڈیڑھ سو سال پہلے کا ہے ان کی کتاب ”روالمحتر“ جو فقہ حنفی کی مستند ترین کتابوں میں شمار ہوتی ہے۔ اس میں بھی شیعوں کے بارے میں جو کچھ لکھا گیا ہے اس سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے کہ شیعہ مذہب کی کتابیں ان کی نظر سے بھی نہیں گز ریں۔۔۔ اس سے زیادہ عجیب اور حیرت انگیز بات یہ ہے کہ امام ربانی شیخ احمد سرہندی مجدد الف ثانی نے (جن کا زمانہ اب سے قریباً چار سو سال پہلے کا ہے) اپنے بیسیوں مکتوبات میں مذہب شیعہ اور شیعوں کے بارے میں کلام فرمایا ہے۔ اس کے علاوہ اس موضوع پر ان کافاری زبان میں ایک مستقل رسالہ بھی ہے۔ جو انہوں نے علمائے ماوراء النہر کی تائید میں لکھا تھا (یہ رسالہ ”روروا نفس“ کے نام سے ان کے مجموعہ مکتوبات کے ساتھ شائع ہوتا رہا ہے۔) ان سب کے مطابعہ سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے کہ شیعہ مذہب کی بنیادی کتابیں حضرت مجدد علیہ الرحمہ کو بھی نہیں ملی تھیں۔۔۔ پھر اس کے قریباً ایک صدی بعد بارہویں صدی ہجری کے وسط میں جب حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی ”کا قیام مدینہ منورہ میں تھاتو انہوں نے اپنے استاد شیخ ابو طاہر کردی گی فرماش پر حضرت مجدد کے اس رسالہ ”روروا نفس“ کا عربی ترجمہ کیا اور اپنی طرف سے جا بجا تعلیقات بھی لکھیں۔ اس کے علاوہ شاہ صاحب نے شیعیت کے خلاف مذہب اہل سنت کے اثبات میں دو ضخیم کتابیں بھی تصنیف فرمائیں جو مشہور و معروف اور مطبوع ہیں۔۔۔ ازالۃ الخفاء اور قرہ العینین۔۔۔ اور یہ دونوں کتابیں شاہ صاحب کی وسعت علم، دقت نظر اور قوت استدلال کا آئینہ ہیں۔۔۔ لیکن ان سب چیزوں کے مطابعہ سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے کہ شیعہ مذہب کی بنیادی کتابیں ”الجامع الکافی“ وغیرہ جن کے مطابعہ کے بغیر مذہب شیعہ سے پوری واقفیت نہیں ہو سکتی، ان کو بھی نہیں ملی تھیں۔۔۔ ہمارے نزدیک ایسا اسی وجہ سے ہوا کہ ان کتابوں کی طباعت کے

دور سے پہلے یہ کتابیں صرف خاص شیعہ علماء کے پاس ہی ہوتی تھیں اور وہ اپنے آئندہ معصومین کے تاکیدی حکم کتمان کی قیمت میں دوسروں کو نہیں دکھلاتے بلکہ ان کی ہوا بھی نہیں لگتے دیتے تھے۔۔۔ اس دور میں علمائے اہل سنت میں سے بعض خاص ہی حضرات اپنی غیر معمولی کوششوں سے ان کتابوں کو کسی طرح پا سکے، ان میں شاہ ولی اللہ کے صاحبزادے "تحفہ اثنا عشریہ" کے مصنف شاہ عبدالعزیز بھی ہیں۔۔۔ بعد میں جب دینی مذہبی کتابیں پر لیں کے ذریعے چھپنے لگیں اور مذہب شیعہ کی یہ کتابیں بھی چھپ گئیں تب بھی ہمارے علمائے کرام نے ان کے مطالعہ کی طرف توجہ نہیں کی سوائے ان چند حضرات کے جن کو اپنے مخصوص مقامی حالات یا کسی خاص وجہ سے ان کے مطالعہ کی ضرورت کا احساس ہوا، انہوں نے مطالعہ کیا اور پھر اپنی تصنیفات کے ذریعے دوسروں کو بھی واقف کرانے کی کوشش کی یہی افسوسناک واقعہ ہے کہ ہمارے علمی حلقوں میں ان تصنیفات سے بھی بہت کم فائدہ اٹھایا گیا اسی لئے ایسا ہے کہ ہمارے اس دور کے علمائے اہلسنت بھی شاذ و نادر ہی ایسے حضرات ہیں جن کو شیعہ مذہب کے بارے میں ایسی واقفیت ہو جس کو واقفیت کہا جاسکے۔۔۔ اور جب علماء کا یہ حال رہا تو ہمارے عوام اور آج کی صحافی اصطلاح میں "دانشور" کہلانے والے حضرات کا کیا ذکر اور کسی سے کیا شکایت!

۱۔ حضرت شاہ ولی اللہ کا یہ عربی رسالہ ابھی تک طبع نہیں ہوا تھا۔ مختلف کتب خانوں میں اس کے قلمی نسخہ تھے۔ ابھی حال میں مولانا ابوالحسن زید دہلوی نے اپنے اہتمام سے اس کو شائع کرایا ہے۔ اس کے ساتھ حضرت مجدد کا اصل فارسی رسالت "ردد روانہ" بھی شامل ہے۔ اس کا نام "المجموعۃ السنیہ" ہے۔ شاہ ابوالخیر اکیدی "شاہ ابوالخیر مارگ" دلی ۶ سے طلب کیا جا سکتا ہے۔ کتب خانہ الفرقان سے بھی طلب فرمایا جا سکتا ہے۔ فیج کتب خانہ الفرقان لکھنؤ (

اس عام ناواقفیت کا نتیجہ یہ ہوا کہ جب روح اللہ ثینی صاحب کی قیادت میں ایران میں یہ انقلاب برپا ہوا، اور انہوں نے اس کو "اسلامی انقلاب" کا نام دے کر اور پورے

عالم اسلام بلکہ پوری دنیا میں یہی انقلاب برپا کرنے کا نعروہ لگا کر اپنا ساتھ دینے کے لئے ساری دنیا کے مسلمانوں کو پکارا اور اس کے لئے پروپیگنڈے کے وہ سب رسائل و وسائل استعمال کئے جن کا اور پر ذکر کیا گیا ہے۔ تو یہ بات معلوم اور آشکار ہونے کے باوجود کہ امام خمینی نہ صرف یہ کہ شیعہ ہیں بلکہ شیعوں کے اس درجہ کے مذہبی پیشواؤں میں ہیں جن کو ”آیت اللہ“ کہا جاتا ہے۔ ہندو پاکستان اور بعض دوسرے ملکوں کے بھی ایک خاص ذہن رکھنے والے حلقوں کی طرف سے ایسے جوش و خروش سے اس کا استقبال اور خیر مقدم کیا گیا جس سے اندازہ ہوتا تھا کہ ان حضرات کے نزدیک اس انقلاب کے نتیجہ میں ایران میں عہد نبوی اور خلافت راشدہ کے نمونے کی ”حقیقی اسلامی حکومت“ قائم ہو گئی۔ جس کے ولی الامر (امیر المؤمنین) امام روح اللہ خمینی ہیں۔ پھر اس انقلاب اور خمینی صاحب کی یادگار میں اخباروں رسالوں کے خاص نمبر نکالے گئے ان میں نظم اور نثر میں خمینی صاحب کو خراج عقیدت پیش کرتے ہوئے زمین و آسمان کے جو قلابے ملائے گئے اور عام قارئین کے دلوں میں ان کی عظمت و قدس کے جو نقش قائم کرنے کی کوشش کی گئی اس کا کچھ اندازہ ان نمبروں کے مطالعہ سے ہو سکتا ہے۔

پھر یہ حلقے چونکہ اہل سنت ہی میں شمار ہوتے ہیں اور خاص کر ان جدید تعلیم یافتہ نوجوانوں کی ایک خاصی تعداد جن کو آج کل ”اسلام پسند“ کہا جاتا ہے ان کے معروف زمین اور قائدین کو دین کار ازداں اور دینی رہبر بھی ہے۔ اس لئے ان کے اس رویے سے ان بیچاروں کا یہ عقیدہ بن گیا ہے۔ آیت اللہ روح اللہ خمینی ”اس وقت اسلام اور عالم اسلام کے گویا امام ہیں۔ انہی حال میں پہنچ سے شائع ہونے والا اس نوجوان طبقہ کا ترجمان ایک ماہنامہ نظر سے گزرا۔ اس سے اندازہ ہوا کہ اس بارے میں ذہنی ضلال و فساد کس حد تک پہنچ چکا ہے۔

اس سبب کے باوجود راقم سطوری سمجھتا ہے کہ ان حلقوں کی طرف سے جو کچھ ہوا، شیعیت امام خمینی کی شخصیت خاص کر ان کی مذہبی حیثیت اور ان کے برپا کیئے ہوئے انقلاب

کی نوعیت و حقیقت سے نادائقی کے ساتھ "حکم الشیعیم ویصم" کے فطری قانون کے مطابق اسلامی حکومت کی تمنا اور اس کے بے تابانہ اشتیاق کے نتیجہ میں ہوا۔ اس لئے اس عاجز نے اپنادینی فریضہ اور ان دینی بھائیوں اور عزیزوں کا اپنے اوپر حق سمجھا کہ ۔۔۔۔۔ امام خمینی اور ان کے برپا کئے ہوئے انقلاب کی نوعیت و حقیقت اور شیعیت، خاص کر اس کی اصل بنیاد مسئلہ امامت سے ان حضرات کو اور عام مسلمانوں کو واقف کرنے کی اپنی استطاعت کے مطابق کوشش کی جائے کہ دراصل یہی مسئلہ امامت اس ایرانی انقلاب کی مذہبی و فکری بنیاد ہے ۔۔۔۔۔ ہم پسلے امام خمینی صاحب کے برپا کئے ہوئے انقلاب کے بارے میں اور آخر میں شیعیت کے بارے میں عرض کریں گے جو ضرورت کے مطابق کسی قدر مفصل اور طویل ہو گا۔ واللہ یقول الحق وہو یہدی السبیل 〇



## ایرانی انقلاب کی نوعیت

شمینی صاحب کے بہپا کے ہوئے اس انقلاب کی نوعیت کو سمجھنے اور اس کے بارے میں رائے قائم کرنے کے لئے سب سے پہلے یہ معلوم ہونا ضروری ہے کہ یہ اس طرح کا انقلاب نہیں ہے۔ جیسے صحیح یا غلط، اچھے یا بے حکومتی انقلابات دنیا کے ملکوں، خاص کر اسلامی ممالک میں سیاسی نظریات کے اختلاف یا صرف اقتدار کی ہوس یا اسی طرح کے دور و محرکات کی بنیاد پر ہوتے رہے یا ہوتے رہتے ہیں۔۔۔ شمینی صاحب کا بہپا کیا ہوا یہ انقلاب نہ ہب شیعہ کی اساس و بنیاد عقیدہ امامت اور اسی سلسلہ کے دوسرے عقیدے امام آخر الزماں (مددی مختصر) کی غیبت کبریٰ اور اس غیبت کبریٰ کے زمانے میں ولایت فقیہ کے اس نظریے کی بنیاد پر بہپا ہوا ہے۔ جس کو شمینی صاحب نے نہ ہب شیعہ کی مختلف کتب حدیث کی بہت سی روایات سے استدلال کرتے ہوئے اسی کتاب ”ولایہ الفقیہ والحکومہ الاسلامیہ“ میں پوری وضاحت اور تفصیل کے ساتھ بیان کیا ہے۔ یہی اس کتاب کا موضوع اور مدعایہ ہے۔۔۔ اور شمینی صاحب کی یہ کتاب ہی گویا اس انقلاب کی مذہبی و فکری بنیاد ہے۔۔۔ لیکن اس کو سمجھنے کے لئے شیعیت خاص کر اساس و فساد عقیدہ امامت سے واقف ہونا ضروری ہے، اس لئے اپنے ناظرین کو اس عقیدہ سے متعارف اور واقف کرنے کے لئے پہلے اس عقیدہ ہی کے بارے میں اجمال و اختصار کے ساتھ پچھے عرض کیا جاتا ہے۔ **والله الموفق**

## عقیدہ امامت کا اجمالی بیان

نہ ہب شیعہ کی بنیادی کتابوں اور ان کے آئندہ معصومین کے ارشادات سے گویا انہی کی زبان سے مسئلہ امامت کا تفصیلی بیان تو انشا اللہ ناظرین کرام اسی مقالہ میں آگے

اپنے مقام پر ملاحظہ فرمائیں گے۔ یہاں تو صرف اتنا عرض کر دینا اس وقت کے مقصد کے لئے کافی ہے کہ شیعہ حضرات کے نزدیک جس طرح نبی و رسول اللہ تعالیٰ کی طرف سے مقرر اور نامزد ہوتے ہیں۔ (امت یا قوم ان کا انتخاب نہیں کرتی) اسی طرح نبی کے بعد ان کے جانشین و خلیفہ امام بھی اللہ تعالیٰ ہی کی طرف سے مقرر اور نامزد ہوتے ہیں۔ وہ نبی ہی کی طرح معصوم ہوتے ہیں اور نبی و رسول کی طرح ان کی اطاعت امت پر فرض ہوتی ہے۔ ان کا درجہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے برابر اور وہ سرے سب نبیوں سے بالاتر ہوتا ہے۔ وہی امت کے دینی و دنیوی سربراہ اور حاکم ہوتے ہیں اور امت پر بلکہ ساری دنیا پر حکومت کرنا ان کا اور صرف ان کا حق ہوتا ہے۔ ان کے علاوہ جو بھی حکومت کرے وہ غاصب و ظالم اور طاغوت ہے۔ (خواہ قرن اول کے ابو بکر و عمر اور عثمان (رضی اللہ عنہم) ہوں یا ان کے بعد کے زمانوں کے خلفاء و سلاطین اور ملوک یا ہمارے زمانے کے ارباب حکومت بہر حال مذہب شیعہ کے اس بنیادی عقیدہ امامت کی رو سے یہ سب غاصب و ظالم اور طاغوت ہیں۔ حکومت صرف اللہ تعالیٰ کے نامزد کیتے ہوئے آئندہ معصومین کا حق ہے) اور جس طرح نبی پر ایمان لانا اور اس کو نبی ماننا شرط نجات ہے۔ اسی طرح ان اماموں کی امامت کو تسلیم کرنا اور ان کو اللہ کا مقرر کیا ہوا، امام معصوم اور حکم ماننا بھی نجات کی شرط ہے۔۔۔۔ اور خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم کے ذریعہ نامزد فرمایا ہے۔۔۔۔ پہلے امام حضرت علی مرتضیٰ تھے ان کے بعد ان کے بڑے صاحزوادے حضرت حسن ان کے بعد کے لئے ان کے چھوٹے بھائی امام حسین (رضی اللہ عنہم) پھر ان کے بعد انہی کی اولاد سے ترتیب وار نوا اور حضرات امام ہیں ان میں سے ہر ایک اپنے زمانے میں اللہ تعالیٰ کی طرف سے مقرر ہوا امام و خلیفہ۔۔۔ امت کا دینی و دنیوی سربراہ حاکم تھا۔ (اگرچہ حالات کی ناسازگاری سے ایک دن کے لئے بھی ان کو حکومت حاصل نہ ہو سکی ہو۔)

ان میں سے پہلے گیارہ امام۔۔۔ حضرت علی مرتضیٰ سے لے کر گیارہویں امام حسن عسکری تک۔۔۔ اس دنیا میں جاری اللہ تعالیٰ کے عام نظام موت و حیات کے مطابق

وفات پا گئے۔ گیارہویں امام حسن عسکری کی وفات ۲۶۰ھ میں ہوئی۔ (جس پر قرباً ساز ہے گیارہ سو سال گزر چکے ہیں) شیعہ حضرات کا عقیدہ ہے۔ (اور یہ ان کے بنیادی عقائد میں اور جزا ایمان ہے) کہ ان کے ایک بیٹے صغری ہی میں مجزانہ طور پر غائب ہو گئے اور سرمن رای کے ایک غار میں روپوش ہو گئے۔ اب قیامت تک انہیں کی امامت اور حکومت کا زمانہ ہے۔ اس پوری مدت تک کے لئے وہی اللہ تعالیٰ کی طرف سے مقرر کئے ہوئے امام زماں اور امامت کے دینی و دنیوی سربراہ اور حاکم ہیں۔

شیعہ صاحبان کا یہ بھی عقیدہ ہے کہ ان کے غائب اور غار میں روپوش ہو جانے کے بعد چند سال تک ان کے خاص محرم را ز سفروں کی ان کے پاس خفیہ آمد و رفت بھی ہوتی تھی۔ ان کے ذریعے ان کے پاس شیعہ حضرات کے خطوط اور درخواستیں بھی پہنچتی تھیں۔ اور انہی کے ذریعہ ان کے جوابات آتے تھے۔۔۔ مذہب شیعہ کی کتابوں میں چند سالہ زمانے کو غیبت صغری کا زمانہ کہا گیا ہے۔ اس کے بعد سفیروں کی آمد و رفت کا یہ سلسلہ میں منقطع ہو گیا اور امام غائب سے رابطہ قائم کرنے کا کسی کے لئے بھی کوئی امکان باقی نہیں رہا۔ (اس کو اب گیارہ سو سال ہو چکے ہیں) شیعہ حضرات کا عقیدہ ہے کہ وہ اسی طرح روپوش ہیں اور کسی وقت (جو ان کے ظہور کے لئے مناسب ہو گا) غار سے نکل کر تشریف لائیں گے۔۔۔ جب بھی ایسا وقت آئے۔۔۔ اس وقت تک کا زمانہ شیعہ حضرات کی خاص اصطلاح میں غیبت کبریٰ کا زمانہ کہا جاتا ہے۔

لحوظہ رہے کہ مذہب شیعہ کی رو سے یہ تہذیہ امامت، توحید، رسالت اور عقیدہ آخرت کی طرح اسلام کا بنیادی عقیدہ ہے۔۔۔ کے نہ ماننے والے توحید رسالت و آخرت کے منکرین ہی کی طرح غیر مومن، غیر ناجی اور جنہی ہیں۔۔۔ جیسا کہ عرض کیا جا چکا ہے۔ اس کے بارے میں مذہب شیعہ کی بنیادی کتابوں کی تصریحات اور ان کے آئمہ معصومین کے ارشادات ناظرین کرام انشاء اللہ اپنے موقع پر اسی مقالہ میں ملاحظہ فرمائیں گے۔۔۔ اس وقت توقعیہ امامت اور امام آخر الزماں کی غیبت کبریٰ کا یہ اجمالی بیان

صرف اس لئے کیا گیا ہے کہ امام خمینی کے بڑا کئے ہوئے ایرانی انقلاب کو اس کے بغیر سمجھا نہیں جا سکتا تھا۔ اسی لئے ہم نے اس عجیب و غریب عقیدہ پر یہاں کوئی تنقید بھی نہیں کی ہے۔ صرف وہ بیان کر دیا ہے جو ان حضرات کا مسلمہ عقیدہ ہے اور مذہب شیعہ کی بنیادی کتابوں اور ان کے آئندہ مصصومین کے ارشادات سے معلوم ہوا ہے۔

## ”الحکومتہ الاسلامیہ“ کی روشنی میں

### ایرانی انقلاب کی بنیاد

جیسا کہ پہلے عرض کیا گیا ہے۔ خمینی صاحب کی کتاب ”الحکومتہ الاسلامیہ“ ان کے بڑا کئے ہوئے اس انقلاب کی مذہبی و فلکری بنیاد ہے۔ قریبًا ذریڈہ سو صفحہ کی اس کتاب میں یہ ثابت کرنے کی کوشش کی گئی ہے کہ بارہویں اور آخری امام (مهدی مفترض) کی غیبت کبریٰ کے اس زمانے میں جس پر ہزار سال سے زیادہ گزر چکے ہیں اور بقول امام خمینی ہو سکتا ہے کہ ہزاروں سال کا زمانہ اسی طرح اور گزر جائے۔ فقہاء یعنی شیعہ مجتہدین کا حق بلکہ ان کی ذمہ داری اور ان کا فرض ہے کہ وہ امام آخر الزمان (امام غائب) کے نائب اور قائم مقام کی حیثیت سے حکومت کا نظام اپنے ہاتھ میں لینے کی جدوجہد کریں اور جب ان مجتہدین میں کوئی ایسا فرد جو اس کی الہیت و صلاحیت رکھتا ہو اس مقصد کے لئے اٹھ کھڑا ہو اور جدوجہد کرے تو وہ معاشرے اور حکومت سے متعلق معاملات میں امام ہی کی طرح بلکہ خود نبی و رسول گی کی طرح واجب الاطاعت ہو گا۔

لے (امام خمینی نے اس موضوع پر گفتگو کرتے ہوئے ”الحکومتہ الاسلامیہ“ میں لکھا ہے۔) قدمہ علی الغیبہ الکبری لامامن ہمارے امام مهدی کی غیبت کبری پر ایک المهدی اکثر من الف عام و قد تمر ہزار سال سے زیادہ گزر چکے اور ہو سکتا ہے کہ ہزاروں سال اس وقت کے آنے الوف السنین قبل اذ تقتضی المصلحہ

سے پہلے اور گزر جائیں جب مصلحت کا  
تقاضا ان کے ظہور کا ہو اور وہ تشریف  
لا جائیں۔

قدوم الامام المنتظر (ص) ۲۶

اسی کتاب میں ولایہ الفقیہ کا عنوان قائم کر کے خمینی صاحب نے لکھا ہے۔

اورجب کوئی فقیہ (مجتہد) جو صاحب علم ہو  
عادل ہو حکومت کی تشکیل و تنظیم کے لئے  
انہ کھڑا ہو تو اس کو معاشرے کے  
معاملات "میں سارے اختیارات حاصل  
ہوں گے جو نبی کو حاصل تھے اور سب  
لوگوں پر اس کی سمع و طاعت واجب ہوگی۔  
اور یہ صاحب حکومت فقیہ و مجتہد حکومتی  
نظام اور عوامی و سماجی مسائل کی  
گنبدی اور امت کی سیاست کے  
معاملات میں اسی طرح مالک و مختار ہو گا  
جس طرح نبی صلی اللہ علیہ وسلم اور امیر  
المؤمنین علی علیہ السلام مالک و مختار تھے۔

نیز اسی کتاب میں آگے امام خمینی نے ایک موقع پر تحریر فرمایا ہے۔

فقیہا (یعنی مجتہدین آئمہ معصومین کے بعد  
اور ان کی غیبت کے زمانے میں رسول خدا  
کے نائب ہیں اور وہ ملکت ہیں ان سب  
امور و معاملات کی انجام دہی کے جن کی  
انجام دہی کے ملکت آئمہ علیم السلام  
تھے۔

و اذا نهض بامر تشكيل الحكومة فقيه  
عالم عادل فانه بلى من امور  
المجتمع ما كان بليه النبي (ص)  
منهم، و وجب على الناس ان ويلك  
هذا الحاكم من امر الاداره والرعاية  
والسياسه الناس ما كان يملكه  
الرسول (ص) وامير المؤمنين (ع)  
الحكومة الاسلاميه (ص) ۳۹

ان الفقهاء هم اوصياء الرسول (ص) من  
بعد الائمه وفى حال نحيابهم وقد كلفوا  
بالقيام بجميع ما كلف الائمه (ع)  
بالقياده (ص) ۷۵

الغرض امام خمینی کے ذریعہ ایران میں جو انقلاب برپا ہوا، اس کی یہی مذہبی اور فکری بنیاد ہے اور ان کی حیثیت دوسرے ملکوں کے قائدین انقلاب اور سربراہان حکومت کی نہیں بلکہ مذہب شیعہ کی اساس و بنیاد عقیدہ امامت اور امام آخر الزمان کی غیبت کبریٰ اور اس غیبت کبریٰ کے زمانے میں "ولایت فقیہ" کے اصول و نظریے کی بنیاد پر وہ شیعوں کے بارہویں امام معصوم (امام غائب) کے قائم مقام رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے وصی اور اس حیثیت سے امام اور نبی ہی کی طرح واجب الاطاعت ہیں اور ان کے سارے ائمماً اور ان کی ساری کارروائیاں اسی حیثیت سے ہیں۔۔۔ جہاں تک ہمارا مطالعہ اور ہماری اطلاع ہے انہوں نے اپنی اس حیثیت پر پرده ڈالنے کی بھی کوشش نہیں کی ہے اور ان کی اس حیثیت کا لازمی تقاضا ہے کہ وہ پورے عالم اسلام بلکہ ساری دنیا کو اپنے زیر حکومت اور تحت اقتدار لانے کی جدوجہد کریں۔

یہ بھی ظاہر ہے کہ امام خمینی نے "ولایتہ الفقیہ" کے نظریے کے بارے میں (جو اس انقلاب کی بنیاد ہے) جو کچھ "الحکومتہ الاسلامیہ" میں لکھا ہے اس میں پوری صفائی کے ساتھ اس کا اظہار ہے کہ اس نظریے کی بنیاد پر صرف وہ شیعہ فقیہ و مجتہد ہی امت کا امام و سربراہ حکومت ہو سکے گا جو عقیدہ امامت اور امام آخر الزمان کی دنیا میں موجود گی اور گیارہ سو سال سے ان کی غیبت کبریٰ کے زمانے میں "ولایت فقیہ" کے نظریے کو بھی تسلیم کرتا ہو۔"

کیا اس کے بعد اس میں کسی شک شہ کی گنجائش ہے کہ اس انقلاب کو "غالص اسلامی انقلاب" کہنا اور اجتماعات اور کانفرنسوں میں "ثورہ اسلامیہ لا شیعیہ ولا سنیہ" کے نامے لگوانا ایسا فریب ہے جس میں صرف وہی لوگ بنتا ہو سکتے ہیں۔ جنہوں نے اس انقلاب کے بارے میں ضروری معلومات حاصل کرنے کی کبھی کوشش نہ کی ہو۔۔۔ حالانکہ جیسا کہ عرض کیا گیا خود امام خمینی کی کتاب "الحکومتہ الاسلامیہ" کا مطالعہ ہی

اس کے لئے کافی ہے۔

”ایرانی انقلاب کی نوعیت کے بارے میں ہم اتنا ہی عرض کرنے پر اکتفا کرتے ہیں۔ اس کے بعد خمینی صاحب کی شخصیت بالخصوص ان کی مذہبی دینیت کے بارے میں اختصار ہی کے ساتھ وہ عرض کرتا ہے۔ جو ان کی تصانیف کے مطالعہ سے معلوم ہوا ہے۔

کسی تحریک خاص کر کسی انقلاب کے بارے میں رائے قائم کرنے کے لئے اس کے قائد کے نظریات و معتقدات کا جانا جیسا ضروری ہے وہ محتاج بیان نہیں۔ اس طرح سے غفلت وہی شخص جائز سمجھ سکتا ہے جسکے نزدیک ایمان اور عقیدے کی کوئی اہمیت نہ ہو۔ بس حکومت اور اقتدار ہی کو دین و ایمان سمجھتا ہو۔

ابھی نصف صدی بھی نہیں گزری ہے کہ ہمارے ملک میں علامہ عنایت اللہ مشرقی اور ان کی خاکسار تحریک کا غلغله بلند تھا۔ ان کا فلسفہ اور ان کی دعوت یہی تھی کہ مادی قوت اور اقتدار و حکومت ہی حقیقی ایمان و اسلام ہے اور اس بناء پر ہمارے اس زمانے میں ”مومنین صالحین“ کا مصدقہ وہ یورپیں اقوام ہیں۔ جن کے پاس قوت و اقتدار ہے۔ ان کی تھیم کتاب ”تذکرہ“ جو ان کی دعوت و تحریک کی بنیاد تھی۔ اس میں اسی نظریہ اور فلسفہ کو فرمائی گئی تھی کہ کوئی دین کی کوشش کی گئی تھی۔ ہم میں سے جنہوں نے وہ زمانہ دیکھا ہے ان کو یاد ہو گا کہ ایک خاص ذہن رکھنے والا نوجوان طبقہ کیے جو شو خروش سے ان کی دعوت پر بلیک کہہ رہا تھا اور ان کے لشکر میں شامل ہو رہا تھا۔ دراصل ملت میں ایسے لوگوں کا وجود ہمارے لئے سامان عبرت ہے۔

## امام خمینی اپنی تصنیف میں

امام روح اللہ خمینی، صاحب تصنیف عالم ہیں، مجھے ان کی دو کتابیں دستیاب ہو سکیں۔ جو ان کی تصنیف میں خاص اہمیت رکھتی ہیں۔۔۔ ایک "الحكومة الاسلامية" جن کا ذکر پہلے آچکا ہے اور جیسا کہ عرض کیا گیا یہ ان کی انقلابی تحریک و دعوت کی بنیاد ہے اور ان کی شخصیت اور نمہبی معتقدات کو جاننے کے لئے بھی بڑی حد تک یہی کتاب کافی ہے۔۔۔ دوسری کتاب "تحریر الوسیله" یہ غالباً ان کی سب سے بڑی تصنیف ہے۔ اس کا موضوع فقہ ہے، یہ بڑی تقطیع کی دو فہیم جلدوں میں ہے، ہر جلد کے صفحات ساز ہے چھ سو کے قریب ہیں۔ یہ بلاشبہ اپنے موضوع پر بڑی جامع اور مبسوط کتاب ہے۔ طہارت یعنی استبجا اور غسل و وضو سے لیکر و راثت تک کے تمام فقہی ابواب پر حاوی ہے۔ زندگی میں جو سائل لوگوں کو پیش آتے ہیں۔ راقم سطور کا خیال ہے کہ ان میں کم ہی مسئلے ایسے ہوں گے جن کا جواب نہ ہب شیعہ کی رو سے اس کتاب میں نہ مل سکے۔ طرز بیان بہت ہی صاف اور سلیمانی ہوا ہے بلاشبہ ان کی یہ تصنیف اپنے نہ ہب میں ان کے علمی تبصر اور بلند مقامی کی دلیل ہے۔

خمینی صاحب کے جو نظریات و معتقدات ان کی کتابوں کے مطالعہ سے معلوم ہوتے ہیں۔ وہ انہی کی عبارتوں اور انہی کے الفاظ میں ان صفحات میں ناظرین کے سامنے پیش کئے جا رہے ہیں۔۔۔ مقصد صرف یہ ہے کہ جو حضرات نہیں جانتے اور اس لاعلمی کی وجہ سے ان کے بارے میں غلط فہمی میں بستا ہیں۔ وہ جان لیں۔

لیه لک من هلک عن بینہ ویحیی من حی عن بینہ

## اپنے آئمہ کے بارے میں خمینی صاحب کے معتقدات

اس سلسلہ میں پہلی اصولی اور جامع بات تو یہ ہے کہ امام خمینی شیعوں کے فرقہ اثنا عشریہ کے بلند پایہ مجتہد اور امام و پیشوایں۔ اس لئے مسئلہ امامت اور آئمہ کے بارے میں اثنا عشریہ کے جو مخصوص عقائد و نظریات ہیں، جوان کے نزدیک جزو ایمان ہیں وہ سب امام خمینی صاحب کے بھی معتقدات ہیں اور ایک راجح العقیدہ اور راجح العلم شیعہ مجتہد کی طرح وہ ان پر ایمان رکھتے ہیں۔۔۔ ناظرین کرام انشاء اللہ ان عقائد و نظریات کو پوری تفصیل کے ساتھ اسی مقالہ میں آگے اپنے مقام پر ملاحظہ فرمائیں گے۔ اس سلسلہ میں جو کچھ لکھا جائے گا۔ وہ مذہب شیعہ کی بنیادی کتابوں کی عبارات اور ان کے "آئمہ مخصوصین" کے ارشادات ہوں گے۔ ہم صرف ان کو نقل کریں گے اور اپنے ناظرین کے لئے اردو ترجمہ کی خدمات انجام دیں گے۔ اسی سے امام خمینی کے معتقدات کسی قدر تفصیل اور وضاحت کے ساتھ ناظرین کو معلوم ہو سکیں گے۔ اس وقت تو ہم خود ان کی کتاب "الحکومتہ الاسلامیہ" ہی سے (جو ان کی انقلابی تحریک دعوت کی بنیاد ہے) اپنے آئمہ کے بارے میں ان کے چند معتقدات ناظرین کرام کے سامنے پیش کرتے ہیں۔

## کائنات کے ذرہ ذرہ پر آئمہ کی تکوینی حکومت

"الحکومتہ الاسلامیہ" میں "الولایہ التکوینیہ" کے زیر عنوان خمینی صاحب نے تحریر فرمایا ہے۔

فان للامام مقاما محمودا درجته سامیته و خلافته

تکوینیہ تحضیع لولایتھا سطوتھا جمیع ذرات الکون (ص ۵۲)

"امام کو وہ مقام محدود اور وہ بلند درجہ اور ایسی تکوینی حکومت

حاصل ہوتی ہے کہ کائنات کا ذرہ اس کے حکم و اقتدار کے سامنے سرگوں اور تابع فرمان ہوتا ہے۔” ۱

۱۔ (اس وقت ہمارا مقصد امام شیعی اور ان کے فرقہ شیعہ اثنا عشریہ کے عقائد سے ہاؤ قفوں کو صرف واقف کرنا ہے۔ ان کے بارے میں بحث و تقدیم اس وقت ہمارے موضوع سے خارج ہے۔ تاہم یہاں عرض کر دینا ہم ضروری سمجھتے ہیں کہ جمہور امت مسلمہ کے نزدیک یہ شان صرف اللہ تعالیٰ کی ہے کہ کائنات کے ذرہ ذرہ پر اس کی حکومت اور فرمانروائی ہے اور ساری مخلوق اس کے ہکوئی حکم کے سامنے سرگوں اور تابع فرمان ہے۔ یہ شان کسی نبی و رسول کی بھی نہیں۔ قرآن پاک کی بیشمار آیات میں اس کا اعلان فرمایا گیا ہے۔ لیکن شیعی صاحب اور ان کے فرقہ اثنا عشریہ کا عقیدہ اور ایمان یہی ہے کہ کائنات کے ذرہ ذرہ پر حکومت و اقتدار ان کے آئمہ کو حاصل ہے۔

## آئمہ کا مقام ملائکہ مقربین اور انبیاء و مرسیین سے بالاتر

اسی عنوان ”الولایت الکوہتیہ“ کے تحت اور اسی سلسلہ کلام میں شیعی صاحب آگے فرماتے ہیں!

و ان من ضروریات مذہب ان لاثمتنا اور ہمارے مذہب (شیعہ اثنا عشریہ) کے ضروری اور بنیادی عقائد میں سے یہ مقامات معنویاً بلطفہ ملک مقرب ولا عقیدہ بھی ہے کہ ہمارے معصومین کو وہ نبی مرسل (ص ۵۲)

مقام و مرتبہ حاصل ہے جس تک کوئی مقرب فرشتہ اور نبی مرسل بھی نہیں پہنچ سکتا۔

آئمہ اس عالم کی تخلیق سے پہلے مرکز انوار و تجلیات تھے جو عرش الہی کو محیط تھے۔ ان کے درجہ اور مقام قرب کو اللہ کے سوا کوئی نہیں جانتا۔ اسی عنوان "الولایت تکوینیہ" کے تحت اسی سلسلہ کلام میں آگے ٹھینی صاحب نے تحریر فرمایا ہے۔

اور جو روایات و احادیث (یعنی شیعی روایات و احادیث) ہمارے سامنے ہیں ان سے ثابت ہوتا ہے کہ رسول اعظم اور آئمہ اس عالم کے وجود میں آنے سے پہلے انوار تجلیات تھے پھر اللہ تعالیٰ نے ان کو اپنے عرش معلیٰ کے گرد اگرد کر دیا اور ان کو وہ مرتبہ اور مقام عطا فرمایا جس کو بس اللہ ہی جانتا ہے اس کے سوا کوئی نہیں جانتا۔

و بِمَوْجَبٍ مِّنْ لَدِينِنَا مِنَ الرَّوَايَاتِ  
وَالْأَحَادِيثِ إِنَّ الرَّسُولَ الْأَعْظَمَ (ص)  
وَالْأَئْمَمَ (ع) كَانُوا قَبْلَ هَذَا الْعَالَمِ  
أَنُوَارًا فَجَعَلَهُمُ اللَّهُ بِعْرَشَهُ مَحْدُقِينَ  
وَجَعَلَ لَهُمْ مِّنَ الْمُنْزَلِهِ دَالِّزَلْفَى مَالًا  
يَعْلَمُهُ إِلَّا اللَّهُ (ص ۵۲)

## آئمہ سہو اور غفلت سے محفوظ اور منزہ ہیں

سہو نیان اور کسی وقت کسی معاملہ میں غفلت کا امکان بشریت کے لوازم میں سے ہے۔ انبیاء علیم السلام بھی اس سے محفوظ نہیں۔ قرآن مجید میں بھی متعدد انبیاء علیم السلام کے سہو نیان کے واقعات ذکر فرمائے گئے ہیں لیکن ٹھینی صاحب آئمہ کے بارے میں فرماتے ہیں۔

لَا نَتَصُورُ فِيهِمُ السَّهْوَ وَالْغَفْلَةَ  
(الْحُكْمُ مِنْهُ إِلَّا إِسْلَامِيَّه) (ص ۹۱)

ان کے بارے سو یا غفلت کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا۔

## آئمہ کی تعلیمات قرآن احکام و تعلیمات ہی کی

### طرح دائی اور واجب الاتباع ہیں۔

خمینی صاحب نے اسی کتاب الحکومت الاسلامیہ میں ایک جگہ آئمہ کی تعلیمات اور ان کے احکام کے بارے میں فرمایا:

ہمارے آئمہ معصومین کی تعلیمات قرآن کی تعلیمات ہی کے مثل ہیں، وہ کسی خاطبے کے اور خاص دور کے لوگوں کے لئے مخصوص نہیں ہیں وہ ہر زمانے اور ہر علاقے کے تمام انسانوں کے لئے ہیں اور تاقیام قیامت ان کی تعمیل اور ان کا اتباع واجب ہے۔

☆ ☆ ☆

اپنے آئمہ معصومین کے بارے میں خمینی صاحب کے یہ چند معتقدات صرف "الحکومت الاسلامیہ" سے پیش کئے گئے ہیں۔۔۔ اس کے بعد ہم خمینی صاحب اور اشاعریہ کے ایک دوسرے اہم اور بنیادی عقیدے پر گفتگو شروع کرتے ہیں۔

### صحابہ کرام خاص کر شیخین کے بارہ میں

### خمینی صاحب کا عقیدہ اور روایہ

جو شخص شیعہ اشاعریہ کے مذہب سے کچھ بھی واقفیت رکھتا ہو گا وہ اتنا ضرور جانتا

ہو گا کہ اس مذہب کی بنیاد ہی اس عقیدے پر ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی حیات طیبہ تی میں اللہ تعالیٰ کے حکم سے حضرت علی مرتضیٰ (رضی اللہ عنہ) کو اپنے بعد امت کے لئے خلیفہ و جانشین اور امانت کا دینی و دنیوی امام اور سربراہ نامزد فرمایا تھا اور انہی کی نسل میں سے گیارہ اور حضرات کو بھی قیامت تک کے لئے اسی طرح امام نامزد فرمایا تھا۔۔۔ اور اس سلسلہ میں آپ نے آخری اور انتہائی درجہ کا اہتمام یہ فرمایا کہ جنتہ الوداع سے واپسی میں غدیر خم کے مقام پر ایک میدان کو صاف کرنے کا حکم دیا اور اپنے لئے ایک منبر تیار کرایا اس کے بعد خصوصی اعلان اور منادی کے ذریعے اپنے تمام رفقائے سفر کو (جن میں مهاجرین و انصار اور دوسرے افراد سب ہی شامل تھے اور ہزاروں کی تعداد میں تھے) اس میدان میں جمع ہونے کا حکم فرمایا۔ جب سب جمع ہو گئے تو آپ نے منبر پر کھڑے ہو کر حضرت علی مرتضیٰ رضی اللہ عنہ کو اپنے دونوں ہاتھوں سے اوپر اٹھایا۔۔۔ تاکہ سب حاضرین دیکھ لیں کہ آپ نے اپنے بعد کے لئے ان کے خلیفہ و جانشین اور امانت کے دینی و دنیوی سربراہ امام اور ولی الامر (یعنی حاکم و فرمانروا) ہونے کا اعلان فرمایا، اور یہ بھی ارشاد فرمایا کہ یہ میری تجویز نہیں ہے بلکہ اللہ کا حکم ہے اور میں اس حکم خداوندی کی تعمیل ہی میں یہ اعلان کر رہا ہوں۔ پھر آپ نے سب حاضرین سے اس کا اقرار اور عہد لیا۔۔۔ اس سلسلہ کی مذہب شیعہ کی مستند ترین روایات میں یہ بھی ہے کہ اس موقع پر آپ نے خصوصیت سے شیخین (حضرت ابو بکر و حضرت عمر رضی اللہ عنہما) سے فرمایا کہ تم ”السلام علیک یا امیر المؤمنین“ سکندر علی کو سلامی دو! چنانچہ ان دونوں نے اس حکم کی تکمیل کرتے ہوئے اسی طرح سلامی دی۔ (غدیر خم کے اس واقعہ یا افسانے) کے بارے میں کتب شیعہ کی وہ روایات اور ان کے آئمہ مucchومن کے وہ ارشادات جن میں پوری تفصیل سے وہ سب کچھ بیان کیا گیا ہے جو اجتماعی طور پر اوپر کی سطروں میں عرض کیا گیا، انشاء اللہ ناظرین کرام اسی مقالہ میں آئندہ اپنے مقام پر ملاحظہ فرمائیں گے۔

آگے کتب شیعہ کی روایات میں یہ بھی ہے کہ غدیر خم کے اس اعلان اور صحابہ کے

اس اجتماعی عمد و اقرار کے قریباً اسی (۸۰) دن ہی کے بعد جب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا وصال ہو گیا تو (معاذ اللہ) ابو بکر و عمر اور ان کے ساتھ عام صحابہ سازش کر کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قائم کئے ہوئے اس نظام کو جو آپ نے اپنے بعد قیامت تک کے لئے اللہ تعالیٰ کے حکم سے قائم فرمایا تھا، مسترد اور ملیا میث کر دیا، اور اپنے عمد و اقرار سے منحرف ہو گئے اور حضرت علی کی بجائے ابو بکرؓ کو آپ کا خلیفہ و جانشین اور امانت کا سربراہ بنایا۔۔۔۔۔ (معاذ اللہ) اس "غداری" اور "جم عظیم" کی بنیاد پر کتب شیعہ کی روایات اور ان کے آئمہ مھسومین کے ارشادات میں عام صحابہ اور خاص کر شیخین (حضرت ابو بکر و حضرت عمرؓ) کے مرتد، کافر، منافق، جنمی، شقی بلکہ اشتقی (اعلیٰ درجہ کے بد بخت) کے الفاظ استعمال کئے گئے ہیں اور ان پر لعنت کی گئی ہے۔۔۔ (روایات اور ان کے آئمہ مھسومین کے یہ ارشادات بھی ناظرین کرام انشاء اللہ اسی مقالہ میں آگے اپنے موقع پر ملاحظہ کریں گے)۔۔۔۔۔

اس میں کیا شک ہے کہ اگر غدیر خم کے اس افسانے کو (جونہ بہ شیعہ کی اساس و بنیاد ہے) حقیقت اور واقعہ مان لیا جائے تو پھر شیخین اور عام صحابہ کرام (معاذ اللہ) ایسے ہی مجرم قرار پائیں گے اور ان ہی بد سے بدتر الفاظ کے مستحق ہوں گے۔ جو شیعی روایات کے حوالہ سے اوپر لکھے گئے ہیں۔۔۔ جن لوگوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قیامت تک کے لئے قائم کئے ہوئے اس نظام کو جو امانت کی دینی و دنیوی صلاح و فلاح کے لئے آپ نے اللہ تعالیٰ کے حکم سے قائم فرمایا تھا اور جس کے لئے اتنے اہتمام سے عمد اور اقرار لیا تھا۔ غداری اور سازش کر کے تباہ و بر باد کیا ان کے کفر و ارتداد اور جنمی و لعنتی ہونے میں کیا شہبہ!۔۔۔ بہر حال یہ دنوں باتیں عقل و نقل کے لحاظ سے لازم و ملزوم ہیں۔ اسی لئے شیعوں کے عام مصنفوں اور علماء مجتہدین کا رویہ یہ بھی رہا ہے کہ وہ اپنی روایات کے مطابق غدیر خم کے واقعہ کا ذکر کرتے ہیں۔ اور پھر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد شیخین اور عام صحابہ نے جو کچھ کیا اس کی بناء پر وہ ان کو اپنے آئمہ کے

ارشادات کے مطابق مرتد، کافر، منافق یا کم سے کم اعلیٰ درجہ کے فاسق و فاجر اور مستحق لعنت قرار دیتے ہیں۔

لیکن ٹینی صاحب صرف شیعہ علامہ و مجتهد یا شیعہ مصنف ہی نہیں بلکہ وہ ہمارے اس دور کی ایک عظیم سیاسی شخصیت اور ایک انقلابی دعوت و تحریک کے قائد بھی ہیں اور اس انقلابی تحریک میں ان کی اصل طاقت اگرچہ شیعہ ہیں لیکن غیر شیعہ مسلمانوں کو بھی ممکن حد تک اس میں استعمال کرنا ان کی سیاسی ضرورت ہے۔ اس نے "الحكومة الاسلامية" میں انہوں نے اس سلسلہ میں یہ روایہ اختیار فرمایا ہے کہ وہ اپنے ذاتی عقیدہ و ایمان کے تقاضے اور شیعی دنیا کو مطمئن رکھنے کے لئے بھی غدیر خم کے واقعہ کا اور رسول اللہ ﷺ کی طرف سے اپنے بعد کے لئے وصی اور خلیفہ و جانشین اور امت کے ولی الامر کی دیشیت سے حضرت علی مرتضیٰ کی نامزدگی کا ذکر کرتے ہیں اور بار بار کرتے ہیں لیکن اس کے لازمی اور منطقی نتیجہ کے طور پر شیخین اور عام صحابہ کرام پر اللہ و رسول سے غداری اور کفر و ارتداد کی جو فرد جرم عائد ہوتی ہے۔ سیاسی مصلحت سے صراحت کے ساتھ اس کے ذکر سے اپنے قلم کو روک لیتے ہیں۔۔۔ اس معاملہ میں انہوں نے اتنی احتیاط ضروری کبھی ہے کہ پوری کتاب "الحكومة الاسلامية" میں شیخین (حضرت ابو بکر اور حضرت عمر) کا کہیں نام تک نہیں آنے دیا ہے۔ حالانکہ اس کتاب کا موضوع ہی جیسا کہ اس کے نام سے بھی ظاہر ہے۔ "اسلامی حکومت" اور اسلام کی تاریخ سے ادنیٰ واقفیت رکھنے والا شخص بھی جانتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے بعد انہی دو حضرات کی خلافت اسلامی حکومت کا کامل اور مثالی نمونہ تھا۔

(راقم۔ طور پر اس واقعہ کا ذکر مناسب سمجھتا ہے کہ انڈیا ایکٹ ۳۵ء کی بنیاد پر جب برطانوی دور حکومت ہی میں ہندوستان کے سات صوبوں میں کانگریس کی حکومتیں قائم ہوئیں تو کانگریس کے رہنماء مہاتما گاندھی جی نے ان حکومتوں کے کانگریسی وزیروں کے لئے

اپنے اخبار "ہریجن" میں ایک ہدایت نامہ لکھا تھا۔ جو اس وقت کے دوسرے اخبارات میں بھی شائع ہوا تھا۔ اس میں انہوں نے ان وزیروں کو ہدایت کی تھی کہ وہ ابو بکر و عمر کے طرز حکومت کو مثالی رہنمائی کے طور پر اپنے سامنے رکھیں اور ان کے طریقہ کی پیروی کریں۔ آگے گاندھی جی نے یہ بھی لکھا تھا کہ یہ میں اس لئے لکھ رہا ہوں کہ مجھے تاریخ میں ان دو کے سوا کوئی مثال نہیں ملتی۔ جس نے فقیری کے ساتھ ایسی حکومت کی ہو) گاندھی جی کا یہ ہدایت نامہ ہریجن کے جولائی یا اگست ۷۳ء کے کسی شمارہ میں شائع ہوا تھا۔ میں نے اس وقت ہدایت کا رکاوے مضمون اپنی یادداشت سے لکھا ہے۔ گاندھی جی کی اصلی عبارت اخبارات کے ۷۳ء کے فائلوں میں آسانی سے مل سکتی ہے۔)

لیکن خمینی صاحب کا روایہ یہ ہے کہ جماں سلسلہ کلام میں تاریخی تسلیل کے لحاظ سے بھی ان کے دور خلافت کا تذکرہ ضروری تھا وہاں بھی ان کا نام تک ذکر کرنے سے پرہیز کیا ہے۔۔۔ اس کی دو مثالیں نذر ناظرین ہیں۔

ایک جگہ اسلامی حکومت کی ضرورت پر گفتگو کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

|                                  |                                        |
|----------------------------------|----------------------------------------|
| فقد ثبت بضروره الشرع والعقل ان   | شريعت اور عقل کی رو سے یہ بات ثابت     |
| ماکان ضروریا ایام الرسل (ص)      | ہو چکی ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے            |
| وفي عهدا میر المؤمنین علی بن ابی | زمانے میں اور امیر المؤمنین علی بن ابی |
| طالب (ع) من وجد الحکومه لا يزال  | طالب علیہ السلام کے زمانے میں حکومت کا |
| ضروریا الی يومناہذا              | وجود جس طرح ضروری تھا اسی طرح          |

ہمارے اس زمانے میں ضروری ہے۔

ایک دوسری جگہ اس موضوع پر گفتگو کرتے ہوئے (کہ علماء جو دین کے امین ہیں ان کا کام صرف دینی کی باتیں بتانا نہیں ہے بلکہ اس پر عمل کرنا اور کرانا بھی ان کی ذمہ داری ہے۔) خمینی صاحب نے تحریر فرمایا ہے:

وقد کان الرسول (ص) دامیر رسول اللہ ﷺ اور امیر المؤمنین علیہ المومنین (ع) (ص ۱۷) السلام بتاتے بھی تھے اور اس کو عمل میں بھی لاتے تھے۔

ان دو جگہوں پر اور اسی "الحكومة الاسلامية" میں ان کے علاوہ بھی بعض مقامات پر خمینی صاحب نے اسلامی حکومت کے سلسلہ میں عمد نبوی کے بعد حضرت علی مرتضیٰ ہی کے عمد حکومت کا ذکر کیا ہے اور شیخین اور حضرت عثمان کے ذکر سے ہر جگہ دانستہ پر ہیز کیا ہے۔۔۔ یہ رویہ انہوں نے اس لئے اختیار کیا کہ اگر وہ خلفاء ثلاثہ کی حکومت کو بھی "اسلامی حکومت قرار دے کر یہاں ذکر کرتے چیزے کہ تاریخی تسلیل کا تقاضا تھا تو شیعہ جو ان کی اصل طاقت ہیں۔ ان کو "ولایت فقیہ" کے منصب کے لئے نااہل قرار دے کر ان کے خلاف بغاوت کر دیتے۔۔۔ اور اگر خمینی صاحب اپنے عقیدہ و مسلک کے مطابق ان کے بارے میں۔۔۔ اظہار رائے کرتے تو جو غیر شیعہ طبقے اسلامی انقلاب کے نعرہ کی کشش یا اپنی سادہ لوگی سے ان کے آہ کا رہنے ہوئے ہیں ان کی ہمدردی اور ان کا تعاون ان کو حاصل نہ ہو سکتا۔

بہر حال خمینی صاحب کے اس رویہ سے شیخین اور حضرت عثمان کے بارے میں ان کا باطن پوری طرح ظاہر ہو جاتا ہے۔ عرض کیا جا چکا ہے کہ خلافت و امامت کے لئے رسول اللہ ﷺ کی طرف سے حضرت علی مرتضیٰ کی نامزدگی کے شیعی عقیدے کا لازمی و منطقی نتیجہ ہے کہ شیخین اور عام صحابہ کرام کو معاذ اللہ ویسا ہی سمجھا جائے جیسا کہ شیعی روایات میں بتایا گیا ہے۔

اب ناظرین کرام خمینی صاحب کی وہ عبارتیں ملاحظہ فرمائیں۔ جن میں انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے حضرت علی مرتضیٰ کی اپنے وصی، خلیفہ و جانشین اور امامت کے ولی الامر کی حیثیت سے نامزدگی کا مختلف عنوانات سے بیان فرمایا ہے۔

"الحكومة الاسلامية" میں شیعوں کے بنیادی عقیدے ولایت و امامت اور رسول

## مولانا فضیاء الرحمن فاروقی شہید

الله ﷺ کی طرف سے اپنے بعد کے خلیفہ کی حیثیت سے حضرت علی مرتضیٰ کی نامزدگی کے بارے میں اپنا عقیدہ بیان کرتے ہوئے شیخی صاحب فرماتے ہیں۔

نحن نعتقد بالولاية ونعتقد ضروری ان  
یعین النبی خلیفہ من بعده وقد فعل  
اور ہمارا یہ بھی عقیدہ ہے کہ نبی ﷺ  
کے لئے ضروری تھا کہ وہ اپنے بعد کے لئے  
خلیفہ متعین اور نامزد کرتے اور آپ نے  
ایسا ہی کیا۔

(الحكومة الاسلامية ٣٤١)

ای سلسلہ کلام میں چند سطر کے بعد ثینی صاحب نے لکھا ہے کہ اپنے بعد کے لئے خلیفہ کو نامزد کر دینا ہی وہ عمل ہے جس سے رسول ﷺ کے فریضہ رسالت کی ادائیگی کی تکمیل ہوئی۔ فرماتے ہیں۔

وکان تعین خلیفہ من بعدہ.. عاملہ اور اپنے بعد کے لئے خلیفہ کو نامزد کر دینا متمما و مکمل الرسالتہ (ص ۱۹) ہی وہ عمل تھا جس سے آپ کے فریضہ رسالت کی ادائیگی کی تکمیل ہوئی۔

یہی بات خمینی صاحب نے اس سے زیادہ وضاحت کے ساتھ دوسری جگہ ان الفاظ میں فرمائی ہے۔

بحیث کان یعتبر الرسول (ص) اگر رسول اللہ ﷺ اپنے بعد کے لئے  
لولاتعیین الخليفته من بعده غیر خلیفہ نامزد کرتے تو سمجھا جاتا کہ امت کو جو  
پیغام پہنچانا اللہ تعالیٰ کی طرف سے آپ  
کے ذمہ کیا یا تھا۔ وہ آپ نے نہیں پہنچایا  
اور رسالت کا فریضہ ادا نہیں کیا۔

ٹینی صاحب نے ان عبارتوں میں جو کچھ فرمایا ہے۔ اس کی بنیاد ایک روایت پر

ہے۔ اس روایت کا مضمون معلوم ہونے کے بعد ہی شمینی صاحب کی ان عبارتوں کو پورا مطلب سمجھا جا سکتا ہے وہ روایت شیعہ صاحبان کی اصح الکتب "اصول کافی" کے حوالہ سے انشاء اللہ آگے اپنے موقع پر درج ہو گی۔ یہاں اس کا صرف اتنا حاصل کرنا کافی ہے کہ امام باقر علیہ السلام نے بیان فرمایا کہ جب اللہ تعالیٰ کی طرف سے رسول اللہ ﷺ کو یہ حکم ملا کہ اپنے بعد کے لئے علی کی امامت و خلافت کا اعلان کر دیں، تو آپ کو یہ خطرہ پیدا ہوا کہ اگر میں نے ایسا اعلان کیا تو بہت سے مسلمان مرتد اور میرے خلاف ہو جائیں گے اور مجھ پر تهمت لگائیں گے کہ یہ کام میں علی کے ساتھ اپنی قرابت اور رشتہ داری کی وجہ سے کر رہا ہوں۔ اللہ کی طرف سے اس کا حکم نہیں آیا ہے۔ اس لئے آپ نے اللہ تعالیٰ سے درخواست کی کہ اس حکم پر نظر ہانی فرمائی جائے اور یہ اعلان نہ کرایا جائے تو اللہ تعالیٰ کی طرف سے یہ آیات نازل ہوئی کہ:

يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلْغْ مَا أَنْزَلَ لِيَكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ إِلَيْهِ  
جِسْ كَا حاصل یہ ہے کہ ہمارے رسول جو کچھ آپ پر آپ کے رب کی طرف سے نازل کیا گیا ہے وہ آپ لوگوں کو پہنچا دیں اور اعلان کر دیجئے اور اگر آپ نے ایسا نہیں کیا تو آپ نے اس کا پیغام نہیں پہنچایا اور فریضہ رسالت ادا نہیں کیا۔ چنانچہ اس کے بعد ہی آپ نے غدیر خم کے مقام پر وہ اعلان فرمایا۔

اس سلسلہ کی روایات میں (جو انشاء اللہ ناظرین اسی مقالہ میں آگے ملاحظہ فرمائیں گے) یہ بھی ہے کہ اس موقع پر رسول اللہ ﷺ کو اندھہ تعالیٰ کی طرف سے یہ دھمکی بھی دی گئی تھی کہ اگر تم نے علی کی خلافت و امامت یہ اعلان نہیں کیا تو ہم تم پر عذاب نازل کریں گے۔ (نحوہ باللہ)

الغرض شمینی صاحب کی مندرجہ بالا عبارتوں میں انہیں روایات کی بنیاد پر فرمایا گیا ہے کہ اگر آپ اپنے بعد کے خلیفہ نامزد نہ کرتے تو اس کا مطلب یہ ہو تاکہ آپ نے رسالت کا حق اور فریضہ ادا نہیں کیا۔

ناظرین کرام خمینی صاحب کی اس سلسلہ کی چند تصریحات اور ملاحظہ فرمائیں۔

والرسول الکریم (ص) قد کلمہ اللہ وحیا ان یبلغ ما انزل الیہ فیمن خلفه فی الناس ویحکم هذالامر فرقہ داتبع ما الربہ وعین امیر المؤمنین علیہ للخلافہ (ص ۵۲-۸۳)

او ر رسول کریم ﷺ سے اللہ تعالیٰ نے وحی کے طور پر کلام فرمایا اور اس میں یہ حکم دیا کہ جو شخص ان کے بعد ان کا خلیفہ و جانشین ہو گا اور حکومت کا نظام چلائے گا۔

اس کے بارے میں اللہ کا جو حکم ان پر نازل ہوا ہے وہ لوگوں کو پہنچادیں اور اس کی تبلیغ اور اعلان کر دیں تو آپ نے اللہ کے حکم کی تعمیل کی اور خلافت کے لئے امیر المؤمنین کو نامزد کر دیا۔

آگے اسی کتاب میں ایک اور جگہ فرماتے ہیں:

او ر حجۃ الوداع میں غدیر خم کے مقام پر وفی غدیر خم فی حجۃ الوداع عینہ رسول اللہ ﷺ نے علی علیہ السلام کو النبی (ص) حاکماً من بعدہ ومن حینه باداً الخلاف الی نفوس القوم اپنے بعد کے لئے حکمران نامزد کر دیا اور اسی وقت سے قوم کے دلوں میں مخالفت کا سلسلہ شروع ہو گیا۔

(الحکومۃ الاسلامیہ ص ۱۳۱)

او ر رسول اللہ ﷺ نے اپنے بعد کے لئے امیر المؤمنین گو لوگوں پر حاکم اور والی کی حیثیت سے نامزد کر دیا اور پھر امامت و ولایت کا یہ منصب ایک امام سے اگلے امام کی طرف برا بر نھیں ہوتا رہا۔ یہاں تک کہ

قد عین من بعدہ والیا علی الناس امیر المؤمنین (ع) واستمر انتقال الامامہ ولایتہ من امام الی امام الی ان انتہی الامر الی الحجۃ القائم (ع) (ص ۹۸)

الْجَهْدُ الْقَاتِمُ یعنی امام عَلَیْہِ مَدْبُری فَتَّحَ تَک  
پہنچ کر یہ سلسلہ اپنی نہایت کو پہنچ گیا۔

کیا کسی بھی ایسے شخص کو جس کو اللہ نے عقل و فہم سے بالکل ہی محروم نہ کر دیا ہو، اس میں شہر ہو سکتا ہے کہ جو شخص رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف سے خلافت و امامت کے لئے حضرت علیؓ کی نامزدگی کا وہ عقیدہ رکھتا ہو جو شیعی صاحب نے اپنی ان عبارتوں میں ظاہر کیا ہے (اور جو شیعیت کی اساس و بنیاد ہے) یقیناً اس کی رائے اس کا عقیدہ شیعین اور رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے عام صحابہ کرام کے بارے میں وہی ہو گا جو مذہب شیعہ کی مستند کتابوں کی روایات اور ان کے آئمہ کے ارشادات کے حوالہ سے اوپر ذکر کیا گیا ہے۔ یعنی یہ کہ معاذ اللہ انہوں نے غداری کی اور وہ مرتد اور لعنتی و جنمی ہو گئے۔۔۔ جیسا کہ بار بار عرض کیا گیا ہے مستند ترین کتب شیعہ کی یہ روایات اور ان کے آئمہ کے یہ ارشادات ناظرین کرام انشاء اللہ اسی مقالہ میں آئندہ اپنے موقع پر ملاحظہ فرمائیں گے۔ اس سلسلہ کی ایک مختصری روایت یہاں بھی پڑھ لی جائے۔ شیعہ حضرات کی "اصح الکتب" "الجامع الکافی" کے آخری حصہ "کتاب الروضہ" میں ان کے پانچویں امام ابو جعفر یعنی امام باقر (علیہ السلام) کا یہ ارشاد روایت کیا گیا ہے۔

کان الناس اهل رده بعد النبی صلی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات  
الله علیہ واله وسلم الا ثلاثة فقلت  
ومن الثلاث فقال المقداد بن الاسود  
ابودرالغفاری وسلمان الفارسی  
رحمته الله عليهم وبرکاته (فرہ)  
کافی جلد سوم کتاب الروضہ ص ۱۱۵ طبع  
لکھنؤ (برکات۔

## اس عقیدے کے خطرناک نتائج

اس تحریری کاوش سے ہمارا مقصد خمینی صاحب کے مقاصد و معتقدات سے ان حضرات کو صرف واقف کرانا ہے جو ناواقف ہیں ان پر بحث و تقدیم اس وقت ہمارا موضوع نہیں۔ تاہم اس عقیدے کے بعض خطرناک اور دوسرے نتائج کی طرف ان ہی حضرات کی توجہ مبذول کرانا بھی ہم ان کا حق سمجھتے ہیں مگر وہ غور کر سکیں۔

اگر خمینی صاحب کی بات تسلیم کر لی جائے (جو مذہب شیعہ کی اساس و بنیاد بھی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خلافت و امامت کے منصب کے لئے حضرت علی کو نامزد کر دیا تھا اور غدرِ خم کے مقام پر اس کا اعلان بھی فرمادیا تھا تو اس کے لازمی نتیجہ کے طور پر یہ بھی ماننا پڑے گا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنی امت کی تعلیم و تربیت اور کردار سازی میں ایسے ناکام رہے کہ اللہ کا کوئی پیغمبر بلکہ کوئی مرشد و مصلح بھی اتنا ناکام نہ رہا ہو گا۔ آپ نے ابتدائے دور نبوت سے وفات تک جن لوگوں کی تعلیم و تربیت پر محنت کی اور جو سفر و حضر میں ساتھ رہے، دن رات آپ کے ارشادات گئتے رہے۔ آپ کی آنکھ بند ہوتے ہی انہوں نے ایسی غداری کی کہ حکومت اور اقتدار پر قبضہ کرنے کی ہوں میں آپ کے قائم کئے ہوئے اس نظام ہی کو ملیا میٹ کر دیا جو آپ نے قیامت تک کے لئے اللہ کے حکم سے امت کی اصلاح و فلاح کے لئے قائم فرمایا تھا۔ جس کے لئے چند روز پہلے ہی ان سب سے عمد و اقرار لیا تھا۔۔۔ کیا تاریخ میں کسی مصلح اور ریفارمر کی ناکامی کی ایسی مثال مل سکتی ہے؟

اسی طرح اس عقیدہ کا نتیجہ بھی ہو گا کہ سارے دین ناقابل اعتماد ہو جائے گا کیونکہ وہ انہیں صحابہ کے واسطے سے امت کو ملا ہے ظاہر ہے جو لوگ ایسے ناخدا تریں اور ایسے نشیونس پرست ہوں ان پر دین و ایمان کے بارے میں کوئی اعتبار نہیں کیا جا سکتا اور خاص طور سے موجودہ قرآن تو قطعاً ناقابل اعتبار نہ ہے گا کیونکہ یہ مسلم ہے کہ یہ وہی نسخہ ہے جس کی

ترتیب و اشاعت کا اہتمام و انتظام سرکاری سطح پر خلافتِ خلاشہ ہی کے زمانے میں ہوا تھا۔ خمینی صاحب کے عقیدے کے مطابق یہی تینوں حضرات رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قائم کئے ہوئے نظام کو نیست و نابود کرنے کے اصلی ذمہ دار اور (معاذ اللہ) "اکابر مجرمین" ہیں۔ پھر تو قرین عقل و قیاس یہی ہے کہ ان لوگوں نے (معاذ اللہ) اپنی سیاسی مصلحتوں کی بناء پر اس میں ہر طرح کی گڑبڑا اور تحریف کی ہوگی۔ جیسا کہ مذہب شیعہ کی معترضین کتابوں کی سینکڑوں روایات اور ان کے آئمہ مخصوصین کے ارشادات میں بیان کیا گیا ہے۔ ناظرین کرام ان میں سے کچھ روایتیں اور آئمہ مخصوصین کے وہ ارشادات انشاء اللہ اس مقام میں بھی آئندہ اپنے موقع پر ملاحظہ فرمائیں گے۔

اس موقع پر خمینی صاحب کے بارے میں یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ وہ ہمارے اس زمانے کے عام شیعہ کی طرح موجودہ قرآن ہی کو اصلی قرآن کہتے اور تحریف کے عقیدہ سے انکار کرتے ہیں۔ لیکن اپنی کتاب "الحکومۃ الاسلامیہ" ہی میں انہوں نے ایک جگہ علامہ نوری طبری کا ذکر پورے احترام کے ساتھ کیا ہے اور اپنے نظریات "ولایت فقیر" پر استدلال کے سلسلہ میں ان کی کتاب "متدرک الوسائل" کے حوالہ سے ایک روایت نقل کی ہے۔ (الحکومۃ الاسلامیہ ص ۲۶) حالانکہ خمینی صاحب جانتے ہیں اور ہر شیعہ عالم کو علم ہے کہ ان علامہ نوری طبری نے قرآن کے محرف ہونے کے ثبوت میں ایک مستقل کتاب تصنیف فرمائی ہے جس کا نام ہے "فصل الخطاب فی اثبات تحریف کتاب رب الارباب" اس کتاب میں انہوں نے لکھا ہے کہ ہمارے آئمہ مخصوصین کی دو ہزار سے زیاد روایتیں ہیں جو یہ تلاتی ہیں کہ موجودہ قرآن میں تحریف ہوئی اور ہر طرح کی تحریف ہوئی ہے اور ہمارے عام علمائے متفقین کا یہی عقیدہ رہا ہے۔ اس وقت ہم اتنے ہی پر اکتفا کرتے ہیں اآگے یہ موضوع مستقل طور پر زیر بحث آئے گا۔ و بالله التوفیق

## خمینی صاحب بعض فقہی مسائل کی روشنی میں

اب تک خمینی صاحب کے بارے میں جو کچھ لکھا گیا وہ صرف ان کی کتاب "الحكومة الاسلامية" ہی کی بنیاد پر لکھا گیا ہے اور اس کا تعلق اصول اور اعتقادات سے ہے اور وہی اہم ہے۔ اب ذیل میں ان کی عظیم تصنیف "تحریر الوسیلہ" سے صرف دو تین ایسے فقہی مسئلے نقل کئے جاتے ہیں جن سے خمینی صاحب کی شخصیت اور نہ ہی دینیت کو سمجھنے میں انسان اللہ ہمارے ناظرین کو مدد ملے گی۔

"تحریر الوسیلہ" جلد اول کتاب الصلوٰۃ میں ایک عنوان ہے۔

### القول فی مبطلات الصلوٰۃ

"یعنی ان چیزوں کا بیان جن سے نماز باطل ہو جاتی ہے اور ثبوت جاتی ہے۔"

اس عنوان کے تحت دوسرے نمبر مسئلہ لکھا گیا ہے۔

ثانیہ التکفیر وہ وضع احادیث الیدین دوسرے عمل جو نماز کو باطل کر دیتا ہے وہ  
علی الآخری نحو ما یصنعه غیرنا نماز میں ایک ہاتھ کو دوسرے ہاتھ پر رکھتا  
و لا باس حال التقیہ ہے۔ جس طرح ہم شیعوں کے علاوہ  
دوسرے لوگ کرتے ہیں، ہاں تقیہ کی  
حالت میں کوئی مصالحتہ نہیں (یعنی از راہ  
تقیہ یہ بالکل جائز ہے)

(تحریر الوسیلہ جلد اول ص ۱۸۶)

ای مسئلہ میں نمبر پر تحریر فرمایا ہے۔

تاسعہا تعمد قول امین بعد اتمام اور نویں چیز جس سے نماز باطل ہو جاتی ہے  
الفاتحہ الامع التقیہ فلا باس به وہ ہے سورۃ فاتحہ پڑھنے کے بعد بالعقد

آئین کہنا۔ البتہ تقبیہ میں جائز ہے کوئی مصالقہ نہیں۔

(تحریر الوسیلہ جلد اول ص ۱۶۰)

تعہ مذہب شیعہ کا مشہور مسئلہ ہے۔ ثینی صاحب نے تحریر الوسیلہ کتاب الزناح میں قریباً چار صفحے میں متعدد سے متعلق جزئی مسائل لکھے ہیں۔ ان میں کئی مسئلے خاص طور سے قابل ذکر ہیں۔ لیکن بخوبی طوال اس باب کا صرف ایک آخری مسئلہ ہی نذر ناظرین کیا جاتا ہے۔ ثینی صاحب نے اسی مسئلہ پر متعدد کے بیان کو ختم فرمایا ہے۔

یجوز التمتع بالزانیہ علی کراہہ زنا کار عورت سے متعد کرنا جائز ہے مگر خصوصاً لوكانت من العواہر کراہت کے ساتھ خصوصاً جبکہ وہ مشہور المشبورات بالزنا وان فعل پیشہ و رجسم فروش زانیات میں سے ہو اور اگر اس سے متعد کرے تو چاہیے کہ اس کو فلی منعہا من الفجور بدکاری کے اس پیشہ سے منع کرے۔

(تحریر الوسیلہ جلد دوم ص ۲۹۲)

یہاں یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ ثینی صاحب نے یہ بھی تفریغ فرمائی ہے کہ متعدد کم سے کم مدت کے لئے بھی کیا جاسکتا ہے۔ (مثلاً ایک رات یا ایک دن، اور اس سے کم وقت یعنی صرف گھنٹہ دو گھنٹے کے لئے بھی کیا جاسکتا ہے) لیکن بہر حال مدت اور وقت کا تعین ضروری ہے۔

(تحریر الوسیلہ ج ۲ ص ۲۶۰)

جیسا کہ عرض کیا تھا یہ مسائل بہر حال فروعی ہیں، ان کی وہ اہمیت نہیں ہے جو اصول اور معتقدات کی ہے، تاہم ان کے مطالعہ سے بھی ثینی صاحب کی شخصیت اور نہ ہی جیشیت کو سمجھنے میں ان حضرات کو مدد ملے گی جو سمجھنا چاہیں گے۔ والله الہادی وہو ولی

## خمینی صاحب اپنی کتاب کشف الاسرار کے آئینے میں

خمینی صاحب نے اس کتاب کے صفحہ ۱۱۲ پر "گفتار شیعہ در باب امامت" کا عنوان قائم کر کے پہلے مسئلہ امامت کے بارے میں شیعہ سی اختلاف کا ذکر اور شیعی نقطہ نظر بیان فرمایا ہے۔ جس کا حاصل یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد حضرت علیؑ اور حسن و حسین، سلمان فارسی، ابو ذر غفاری، مقداد، عمار اور عباس و ابن عباس ان حضرات نے امامت و خلافت کے بارے میں چاہا اور لوگوں سے کما کہ اللہ تعالیٰ کے حکم اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمان کے مطابق عمل کیا جائے۔ (یعنی حضرت علیؑ کو رسول اللہ ﷺ کا وصی اور آپ کا جانشین امام اور ولی الامر مان لیا جائے) لیکن وہ پارٹی بندی اور طمع و ہوس جس نے ہمیشہ حقیقت کو پامال کیا ہے اور غلط کام کرائے ہیں۔ اس نے اس موقع پر بھی اپنا کام کیا۔۔۔ مذکورہ بالا حضرات (یعنی حضرت وغیرہ) رسول اللہ ﷺ کی تدبیں کے کام میں مشغول تھے کہ سیفیت بنی ساعدة کے جلسے میں ابو بکر کا انتخاب کر لیا گیا اور یہ (عمارت خلافت کی) "خشتم اول" (پہلی اینٹ) تھی جو شیز ہی رکھی گئی۔ وہی سے اختلاف شروع ہو گیا۔۔۔ شیعہ کہتے ہیں کہ امام کی تعین اور نامزدگی خدا کی طرف سے ہونی چاہیے اور اس کی طرف سے علیؑ اور ان کی اولاد میں سے آئندہ معصومین اولی الامر نامزد ہیں اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی ان کو آئندہ اولی الامر متعین اور نامزد کیا ہے۔

خمینی صاحب نے امامت و خلافت کے بارے میں اپنا اور اپنے فرقہ اثنا وعشیرہ کا یہ موقف اور دعویٰ بیان کرنے کے بعد مندرجہ ذیل سوالیہ عنوان قائم کر کے لکھا ہے۔

## چرا قرآن صریحاً اسم امام را بزدہ؟

”پس ازانکہ بحکم خرد و قرآن روشن شد کہ امامت یکے از اصول مبہمہ اسلام است و خدا ایں اصل مسلم را در چند جائے قرآن ذکر کرده اینک در جواب ایں گفتار میپردا نیم کہ چرا خدا اس امام را با نعرہ شنا سنا نامہ نکر نکر دہ تا خلاف برداشتہ شود و اینہم خونریزی نشود؟“

سوال کا حاصل یہ ہے کہ اگر حضرت علی اور ان کی اولاد میں سے آئمہ معصومین کی امامت کا مسئلہ (شیعی صاحب اور عام شیعوں کے دعویٰ کے مطابق) از روئے عقل اور از روئے قرآن اسلام کے اہم اصولوں میں سے ہے اور قرآن میں چند جگہ اس کا ذکر فرمایا گیا ہے تو پھر خدا نے قرآن میں امام کا نام کیوں ذکر نہیں کیا؟ اگر صراحت کے ساتھ امام کا نام قرآن میں ذکر کر دیا جاتا تو اس مسئلہ میں اختلاف پیدا نہ ہوتا اور جو خونریزیاں ہوئیں وہ نہ ہوتیں؟

## خمینی صاحب کے جوابات

شیعی صاحب نے اس سوال کے چند جوابات دیئے ہیں۔ ان میں سے پہلے دو جوابوں کا چونکہ ہمارے موضوع سے خاص تعلق نہیں ہے اس لئے ہم ان کو نظر انداز کرتے ہیں۔ تاہم ان کے بارے میں بھی اتنا عرض کرنا مناسب معلوم ہوتا ہے کہ ان کی کتاب ”الحكومة الاسلامية“ اور ”تحریر الوسیلہ“ کے مطالعہ سے (عقیدہ سے قطع نظر) ان کے علم و دانش کے بارہ میں جوانہ ازہ ہوا تھا یہ وہ جواب اس سے کوئی مطابقت نہیں رکھتے بلکہ اس بات کی دلیل اور مثال ہیں کہ جب کوئی صاحب علم و دانش آدمی بھی ایک غلط عقیدہ قائم کر لیتا ہے

اور اس کی حمایت کے لئے کربست ہو جاتا ہے تو انتہائی درجہ کی بے شکی جاہلائی اور سفیہانہ باتیں بھی اس سے سرزد ہوتی ہیں، اگر ہم کو خمینی صاحب پر تفہید اور ان کی تنقیص سے دچکپی ہوتی تو ہم ان دو جوابوں کو بھی نقل کرتے اور ان پر بحث کر کے ناظرین کو دکھاتے کہ خالص علم و انش کے لحاظ سے یہ دونوں جواب کس قدر لچکر اور بے شکی ہیں لیکن جیسا کہ عرض کیا چونکہ ان کا ہمارے موضوع سے کوئی تعلق نہیں۔ اس لئے ہم نے ان کو نظر انداز کرنے کا فیصلہ کیا ہے۔

خمینی صاحب نے اس سوال کا تیرا جواب یہ دیا ہے جس کا ہمارے موضوع سے تعلق ہے۔

”آنکہ فرض اور قرآن اسی امام را بم تعین میکردا انکجا کہ خلاف بین مسلمانبا واقع نہیں کیا کہ سالبا در طمع ریاست خود ر ابدین پیغمبر چسپاندہ بودند و دستہ بندیا میکردنہ ممکن نہیں گفتہ قرآن انکار خود دست بردارند، با بر حیله بود کار خور انجام میدادند بلکہ شاید در این صورت خلاف بین مسلمان با طور پر میشد کہ با بندام اصل اسلام منتبی میشد نیز اکہ ممکن بود آنبا کہ در صد دریاست بودند چوں دیدند کہ باس اسلام نہیں شود بمقصود خود برسند بکرہ حز بے بر ضد اسلام تشکیل میدادند“ اخ (کشف السرار ص ۱۱۳-۱۱۴)

اس جواب کا حاصل یہ ہے کہ اگر بالفرض قرآن میں رسول اللہ ﷺ کے بعد امام کا (یعنی حضرت علی کا) نام بھی ذکر کر دیا جاتا تو یہ کہاں سے سمجھ لیا گیا کہ اس کے بعد امامت و خلافت کے بارے میں مسلمانوں میں اختلاف نہ ہوتا۔ جن لوگوں نے حکومت و ریاست کی طبعی میں بر ساریں سے اپنے کو دین پیغمبر یعنی اسلام سے وابستہ کر کھا اور چکار کھا تھا اور جو اسی مقصد کے لئے سازش اور پارٹی بندی کرتے رہے تھے ان سے ممکن

نہیں تھا کہ قرآن کے فرمان کو تسلیم کر کے اپنے مقصد اور اپنے منصوبے سے دست بردار ہو جاتے، جس حیلے اور جس پیشترے سے بھی ان کا مقصد (یعنی حکومت و اقتدار) حاصل ہوتا وہ اس کو استعمال کرتے اور ہر قیمت اپنا منصوبہ پورا کرتے بلکہ شاید اس صورت میں مسلمانوں کے درمیان ایسا اختلاف پیدا ہوتا۔ جس کے نتیجہ میں اسلام کی بنیاد ہی منعدم ہو جاتی، کیونکہ ممکن تھا کہ اسلام قبول کرنے سے جن لوگوں کا مقصد و نصب الحین صرف حکومت و اقتدار حاصل کرنا تھا، جب وہ دیکھتے کہ اسلام کے نام سے اور اس سے وابستہ رہ کر ہم یہ مقصد حاصل نہیں کر سکتے تو اپنا یہ مقصد حاصل کرنے کے لئے اسلام ہی کے خلاف ایک پارٹی بنایتے اور اسلام کے کھلے دشمن بن کر میدان میں آ جاتے.....

## یہ کن بد بختوں کا ذکر ہے؟

ہمارے بعض بھائی جو شیعہ مذہب سے واقف نہیں ہیں وہ شاید نہ سمجھ سکتے ہوں کہ خمینی صاحب کن بد بخت لوگوں کے بارے میں فرمائے ہیں کہ وہ حکومت و ریاست ہی کی طمع اور طلب میں اسلام میں داخل ہوئے تھے اور اسی کی امید میں اس سے چکپے رہے اور اگر قرآن میں امت کے امام اور صاحب حکومت کی حیثیت سے حضرت علی کے نام کی صراحت بھی کر دی جاتی تب بھی وہ لوگ اس کو نہ مانتے، یہاں تک کہ اگر وہ دیکھتے کہ اسلام چھوڑ کے اور اس کی دشمنی کا موقف اختیار کر کے وہ حکومت و اقتدار حاصل کر سکتے ہیں تو وہ ایسا ہی کرتے اور اسلام کے کھلے دشمن بن کر میدان میں آ جاتے۔

تو ان ناواقف بھائیوں کو معلوم ہونا چاہیے کہ شیعہ کے معروف مسلمات میں سے یہ بھی ہے کہ خلفائے ثلاثہ کا یہی حال تھا۔ حضرت ابو بکر کو ان کے ایک کاہن دوست نے (اور ایک دوسری شیعی روایت کے مطابق کسی یہودی غلام نے) بتایا تھا کہ محمد بن عبد اللہ بنی ہوں گے اور ان کی حکومت قائم ہو جائے گی، تم ان کے ساتھ لگ جاؤ گے تو ان کے بعد

تم ان کی جگہ حکمراں ہو جاؤ گے تو (معاذ اللہ) ابو بکر نے اس (کاہن یا یسوعی) کے کہنے کی بنیاد پر حکومت ہی کی طمع میں بظاہر اسلام قبول کیا تھا۔

”حملہ حیدری“ کا مصنف باذل ایرانی، کاہن والی کہانی بیان کرتے ہوئے لکھتا ہے۔

باد کابنے دا وہ بودیک خبر کہ مبعوث گرد ویکے نامور نبٹی نمیں در بھیں چند گاہ بود خاتم انبیائے الہ تو با خاتم انبیاء بگر وی چو او بگذرد جانشینش شوی نکابن چہ بودش بیاد ایں نوید بیاورد ایمان نشان چوں بدید

(حملہ حیدری ص ۱۳۲ بحوالہ آیات بینات ۸۲)

لے حملہ حیدری شیعہ حضرات کی مقبول ترین کتابوں میں سے ہے۔ یہ شیعی نقطہ نظر کے مطابق تاریخ اسلام کا منظوم دفتر ہے۔ اس کا مصنف باذل ایرانی بڑا قادر الکلام شاعر ہے۔ یہ کتاب ہندوستان میں پہلی بار تقریباً ۱۹۲۸ھ سال پلے ۱۹۲۸ھ میں مطبع سلطانی لکھنؤ میں اس دور کے مجتہد اعظم سید محمد صاحب کی اصلاح اور تغییر کے ساتھ طبع ہوئی تھی۔

اور اسی حملہ حیدری میں ہے۔

خبر دادہ بودند چوں کابنار کہ دین محمد کبیر و جہان بمه پیروانش بعرلت رسند تمام ابل انکار ذلت کشند

(حملہ حیدری صفحہ ۱۵ بحوالہ آیات بینات ص ۸۰)

اور شیعوں کے معروف مصنف علامہ باقر مجسی نے رسالہ رجیعہ میں بارہویں امام مخصوص (امام مهدی) کی طرف نسبت کر کے ان کا ارشاد نقل کیا ہے کہ انہوں نے فرمایا کہ ایشان از روئے گفتہ یہود بظاہر انہوں نے یہود کے بتانے کے مطابق کلمہ توحید اور کلمہ رسالت زبان سے پڑھ لیا کلمتیں گفتند از برائے طمع اینکہ شاید دولتی و حکومتی حضرت بایشان تھا۔ اس لاج اور اس امید میں کہ شاید آنحضرت ﷺ حکومت اور اقتدار ان بدبدود رباطن کافر بودند

کو دے دیں اور اپنے باطن میں اور دل  
میں یہ کافری تھے۔

(بحوالہ آیات بیانات ص ۸۵-۸۶)

بہر حال خمینی صاحب نے اپنی مندرجہ بالا عبارت میں حضرات خلقائے ملائکہ اور ان کے رفقاء کا تمام اکابر صحابہ ہی کے بارے میں فرمایا ہے کہ اسلام میں داخل ہونے سے ان کا مقصد صرف حکومت و اقتدار حاصل کرنا تھا اور اس کے لئے یہ قرآن کے صریح فرمان کی مخالفت کر سکتے تھے اور اگر یہ دیکھتے کہ یہ مقصد اسلام چھوڑ کے اور (ابو جہل اور ابولب کی طرح) اس کی دشمنی کا موقف اختیار کر کے حاصل ہو سکتا ہے تو یہ لوگ بے دریغ یہ بھی کر گزر تھے۔

لے (چونکہ اس وقت ہمارا اصل خطاب اپنست سے ہے۔ اس لئے ہم ان خرافات کی تردید میں کچھ کہنے کی ضرورت نہیں سمجھتے ہمیں یقین ہے کہ ہر مسلم بلکہ وہ غیر مسلم بھی جو اسلام اور اس کی تاریخ کے بارے میں کچھ جانتے ہیں ان خرافات کو خرافات ہی سمجھیں گے اور دیوانے کی بڑے زیادہ وقعت نہ دیں گے۔ قاتلہم اللہ انی یو فکون) آگے اسی سوال کا جواب دیتے ہوئے خمینی صاحب نے حضرات شیخین کا نام لے کر بھی مشق تباہ فرمائی ہے۔ جیسا کہ کہ ناظرین کرام ملاحظہ فرمائیں گے۔

یہاں تک خمینی صاحب کے جواب نمبر ۳ پر گفتگو ہوئی۔ اب ناظرین کرام ان کا جواب نمبر ۳ ملاحظہ فرمائیں۔

”آنکہ ممکن بود در صوتی کہ امام رادر قرآن ثبت میکر دند آن بانی کہ جز برائے دنیا و دیاست بالاسلام و قرآن سروکار نداشتند و قرآن را وسیلہ اجرائے نیات فاسدہ خود کر دہ بودند ادا ایت را از قرآن پر دارند و کتاب آسمانی را تحریف کنند و برائے بمیشہ قرآن را انتظر جبانیاں بینند ازند و تاریخ قیامت این ننگ برائے مسلمان بار قرآن انباب ماند و بمعا عیی را کہ مسلمانان بکتاب یہ بود و نصاری

میگر فتنہ عیناً برائے خود اینہ ثابت شود۔"

(کشف الامراض ص ۱۱۳)

خمینی صاحب کے اس جواب نمبر ۳ کا حاصل یہ ہے کہ۔۔۔۔۔ اگر اللہ تعالیٰ قرآن میں امام کا نام بھی صراحتاً ذکر فرمادیتا تو جن لوگوں نے اسلام اور قرآن سے صرف دنیا اور حکومت ہی کے لئے تعلق قائم کیا تھا اور قرآن کو انہوں نے اپنی اغراض فاسدہ کا ذریعہ اور وسیلہ بنایا تھا اور اس کے سوا، اسلام اور قرآن سے ان کو کوئی سروکار نہیں تھا۔ ان کے لئے بالکل ممکن تھا کہ ان آئیوں کو (جن میں امام کا نام ذکر کیا گیا ہوتا) وہ قرآن سے نکال دیتے اور اس مقدس آسمانی کتاب میں تحریف کر دیتے اور قرآن کے اس حصہ کو ہمیشہ کے لئے دنیا والوں کی نظر سے غائب کر دیتے اور روز قیامت تک مسلمانوں اور ان کے قرآن کے لئے یہ بات باعث شرم و عار ہوتی اور مسلمانوں کی طرف سے یہود نصاریٰ کی کتابوں کے بارے تحریف کا جو اعتراض کیا جاتا ہے وہی اعتراض انہر اور ان کے قرآن پر عائد اور وارد ہوتا۔

خمینی صاحب کے جواب نمبر ۳ کی وضاحت کرتے ہوئے اور جو کچھ لکھا گیا ہے اس کے بعد اس جواب نمبر ۲ پر کسی تبصرہ کی ضرورت نہیں، اس میں خمینی صاحب نے اپنے اس عقیدہ کا عام تبرائی شیعوں کی طرح صفائی سے اظہار فرمایا کہ حضرات خلفاءٰ تלתال اور ان سے بیعت کر کے مخلصانہ تعاون کرنے والے تمام ہی صحابہ کرام نے (معاذ اللہ) صرف دنیا اور حکومت و ریاست کی طبع میں اسلام سے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے تعلق جوڑا تھا اور وہ اپنے اس مقصد کے لئے ہرنا کردنی کر سکتے تھے۔ یہاں تک کہ قرآن میں تحریف بھی کر سکتے تھے۔۔۔۔۔ اس کے بعد خمینی صاحب کا جواب نمبر ۵ ملاحظہ فرمایا جائے۔

”فرضاً كه بیج یک ازیں امود نمیشد باز خلاف از بین

مسلمان بارشیخو است زیرا ممکن بود ان حزب ریاست خواه که

انکار خود ممکن نبود و است بردارند فوراً یک حدیث پیغمبر

اسلام نسبت دیند که نزدیک رحلت گفت امر شما با شوری  
باشد، علی بن ابی طالب را خدا ازین منصب خلع کرد. ”

(کشف السرار ص ۱۱۳)

خیلی صاحب کے اس جواب نمبر ۵ کا حاصل یہ ہے کہ اگر قرآن میں صراحت کے ساتھ امام اور ولی الامر کی حیثیت سے حضرت علی کا نام صراحت کے ساتھ ذکر کر دیا جاتا اور جواب نمبر ۳-۳ میں ہم نے جن باتوں کا ذکر کیا ان میں سے بھی کوئی بات ظہور میں نہ آتی اور قرآن میں تحریف بھی نہ کی جاتی اور وہ آیت جوں کی توں قرآن میں موجود ہوتی جس میں علی بن ابی طالب کی امامت کی صراحت کی گئی ہوتی تب بھی یہ نہیں ہو سکتا تھا کہ امامت و خلافت کے مسئلہ میں مسلمانوں میں وہ اختلاف نہ ہوتا جو ہوا۔ کیونکہ جو پارٹی (معاذ اللہ ابوبکر عمر کی پارٹی) صرف حکومت و اقتدار کی طالب تھی اور اسی کی طبع اور امید میں اس نے اپنے کو اسلام کے ساتھ چکایا تھا۔ ممکن نہ تھا کہ وہ قرآن کی اس آیت کی وجہ سے اپنے مقصد سے دست بردا رہ جاتی، وہ لوگ فوراً ایک حدیث اس مضمون کو وضع کر کے اور رسول اللہ ﷺ کی طرف نسبت کر کے پیش کر دیتے کہ رسول اللہ ﷺ نے اپنے آخری وقت میں فرمایا تھا کہ تمہاری امارت و حکومت کا معاملہ باہمی مشورہ سے طے ہو گا۔ علی بن ابی طالب کو خدا نے امامت کے منصب سے معزول کر دیا ہے۔۔۔۔۔ خیلی صاحب کا یہ جواب بھی ان کے باطن کا پورا آئینہ دار ہے اور کسی وضاحت اور تبصرہ سے بے نیاز ہے۔

اس جواب نمبر ۵ کے بعد ثینی صاحب نے حضرات شیخین کا نام لے کر مشق تبر افرمائی ہے۔ پہلے عنوان قائم فرمایا ہے۔ ”مخالفتاء ابو بکر بانص قرآن“ اس کے بعد دوسرا عنوان قائم کیا ہے۔ ”مخالفت عمر باقر آن خدا“ پہلے عنوان کے تحت فرمایا ہے۔

”شاید بگوئید اگر در قران امامت تصریع میشد شیخین

مخالفت نمیکر دند و فرضا آنبا مخالفت میخواستند بکنند

مسلمان ب انبانمی پذیر فتند۔۔ ناچار درین مختصر چند مادہ  
ان مخالفت با ئے انبات تصریح قرآن ذکر سکینم تار وشن شود کہ انبات  
مخالفت میکردن دو مردم بم میبپذیر فتند۔۔

(کشف ال اسرار ص ۱۱۵)

مطلوب یہ ہے کہ اگر آپ کمیں کہ قرآن میں اگر صراحت کے ساتھ حضرت علی کی  
امامت و ولایت کا ذکر کر دیا جاتا تو شیخین (ابو بکر و عمر) اس کے خلاف نہیں کر سکتے تھے اور اگر  
بالفرض وہ اس کے خلاف کرنا چاہتے تو عام مسلمان قرآن کے خلاف ان کی اس بات کو  
قبول نہ کرنے اور ان کی بات نہ چل سکتی۔ (شمینی صاحب اس کے جواب میں فرماتے چیز کہ  
یہ خیال اور یہ خوش گمانی غلط ہے) ہم اس کی چند مثالیں یہاں پیش کرتے ہیں کہ ابو بکر نے  
اور اسی طرح عمر نے قرآن کے صریح احکام کے خلاف کام اور فصلے کئے اور عام مسلمانوں  
نے ان کو قبول بھی کر دیا۔ کسی نے مخالفت نہیں کی۔

اس کے بعد شمینی صاحب نے (اپنے خیال کے مطابق) اس کی تین مثالیں حضرت  
ابو بکر صدیق سے متعلق پیش کی ہیں۔ ان میں پہلی مثال غالباً سب سے زیادہ وزنی سمجھ کر  
شمینی صاحب نے یہ پیش فرمائی ہے کہ قرآنی آیات اور اس کے بیان فرمائے ہوئے قانون  
وراثت کی رو سے آپ کی صاحبزادی فاطمہ زہرا آپ کے ترکہ کی وارث تھیں لیکن ابو بکر  
نے خلیفہ ہونے کے بعد صریح قرآنی حکم کے خلاف ان کو ترکہ سے محروم کر دیا اور رسول  
خدا کی طرف سے یہ حدیث گھر کے لوگوں کے سامنے پیش کر دی۔ ”نَحْنُ مَعْشِرُ الْأَنْبِيَا، لَا  
نَوْرُثُ مَا تَرَكَنَا ه صدقہ (کشف ال اسرار ص ۱۱۵) ہم پیغیب ہیں کا کوئی وارث نہیں  
ہوتا، ہم جو بھی چھوڑیں صدقہ ہے۔)

شمینی صاحب نے ابو بکر صدیق کی مخالفت قرآن کی پہلی مثال پیش فرمائی ہے۔  
جیسا کہ پہلے بھی ہم عرض کر چکے ہیں شمینی صاحب کی باتوں کا جواب دینا اس وقت ہمارا  
موضوع نہیں ہے تاہم یہاں اتنا اشارہ کر دینا ہم نامناسب نہیں سمجھتے کہ حضرت ابو بکر

صدیق نے یہ حدیث بیان فرمائے کہ خود اپنی صاحبزادی حضرت عائشہ صدیقہ اور حضرت عمر کی صاحبزادی حضرت حفصة کو بھی جو رسول اللہ ﷺ کی زوجہ مطہرہ ہونے کی حیثیت سے آپ کی وارث تھیں آپ کے ترکہ سے ان کا حصہ نہیں دیا۔

صدیق اکبر کی مخالفت قرآن کی شیخی صاحب کی طرف سے پیش کی ہوئی یہ پہلی مثال تھی۔ باقی دو مثالیں بھی اسی طرح کی ہیں۔۔۔۔۔ اس کے آگے شیخی صاحب نے ”مخالفت عمر باقر آن خدا“ کا عنوان قائم کر کے چار مثالیں حضرت عمر سے متعلق ذکر کی ہیں۔ جن میں سب سے پہلی مثال (غالباً اپنے دعویٰ کی سب سے زیادہ روشن اور وزنی دلیل سمجھتے ہوئے) شیخی صاحب یہ پیش فرمائی ہے کہ متحہ کو قرآن میں جائز قرار دیا گیا تھا۔۔۔۔۔ (ہمارے اکثر ناظرین ناواقف نہ ہوں گے کہ متحہ مذہب شیعہ میں صرف جائز اور حلال ہی نہیں بلکہ اعلیٰ درجہ کی عبادت ہے۔ انشاء اللہ اس بارہ میں اپنے موقع پر تفصیل سے ذکر کیا جائے گا۔)

عمر نے قرآنی حکم کے خلاف اس کو حرام قرار دے دیا۔۔۔۔۔ باقی تین مثالیں بھی اسی طرح کی اور اسی وزن کی ہیں۔

قیاس کن زگستان من بھار مرا

حقیقت یہ ہے کہ یہ مثالیں ہی حضرات شیخین اور عام صحابہ کرام کے خلاف شیخی صاحب کے قلبی عتاد اور سیاہ باطنی کی دلیلیں ہیں، اور چونکہ یہ سب وہی گھے پئے مطاعن اور مباحث ہیں جن پر گذشتہ سات آٹھ صد بار ہیں عربی، فارسی اور اردو میں بھی بلا مبالغہ سینکڑوں نہیں، ہزاروں چھوٹی بڑی کتابیں اور، غایمین و مقالات لکھے جا چکے ہیں۔ اس لئے ہم نے ان مثالوں کا ذکر کرنا اور ان پر تبصرہ کرنے غیر ضروری سمجھا نیز یہ کہ ساتویں اور آٹھویں صدی کے شیخ الاسلام ابن تیمیہ سے لے کر ہماری چودھویں صدی کے حضرت مولانا عبداللکھور صاحب فاروقی لکھنؤی تک اہل سنت کے متكلمین و مصنفین نے ان موضوعات پر جو کچھ لکھا ہے (جو بجائے خود ایک وسیع کتب خانہ ہے) راقم طور کے نزدیک

اس پر کسی اضافہ کی نہ ضرورت ہے نہ گنجائش۔

علاوہ ازیں جیسا کہ پہلے بھی عرض کیا جا چکا ہے ہمارے اس مقالہ کا موضوع شیعہ سنی اختلافی مسائل پر بحث مباحثہ نہیں ہے۔ اس میں ہمارا خطاب اہل سنت ہی سے، خاص مکان پڑھے لکھے اور دانشور کمالے جانے والے حضرات سے ہے جو اس پروپیگنڈے سے متاثر ہیں۔ جو ایرانی سفارت خانوں اور ان کے ایجنسیوں کے ذریعہ شیعی صاحب کی شخصیت کے بارے میں کیا جا رہا ہے کہ وہ شیعہ سنی اختلاف سے بالاتر بلکہ بیزار ہیں۔ وحدت اسلامی کے داعی ہیں، حضرات خلفاء راشدین کا احترام کرتے ہیں اور ایسے لوگوں کو وہ شیطان قرار دیتے ہیں جو شیعہ سنی اختلاف کی بات کریں۔ یہ پروپیگنڈہ (جو سونی صدقیہ اور جھوٹ پر مبنی ہے) اس طرح کیا جا رہا ہے کہ زمین و آسمان کے درمیان کی پوری فضا اس سے بھروسی گئی۔

لے ہندو پاکستان کے ایرانی سفارتخانوں اور ان کی ایجنسیوں اور ایجنسیوں کے ذریعہ اخبارات و رسائل اور بھفٹوں کی شکل میں اردو زبان میں جو پروپیگنڈہ اس سلسلہ میں کیا جا رہا ہے۔ اس کا حال تو کسی قدر تفصیل سے معلوم ہے۔ لیکن یورپ، امریکہ، افریقہ جیسے ممالک کے بارے میں خطوط سے اور دوسرے ذرائع سے معلوم ہوا ہے کہ وہاں کی زبانوں میں یہ پروپیگنڈہ اس سے بھی زیادہ وسیع پیا نے پر اور زور شور سے کیا جا رہا ہے اور عام طور سے پڑھے لکھے مسلمان جو حقیقت سے بالکل واقف نہیں۔ اس پروپیگنڈے سے متاثر ہو کر شیعی صاحب کے بارے میں ایسا ہی یقین رکھتے ہیں۔۔۔ ان بیچاروں کو کیا معلوم کہ تقیہ (یعنی جھوٹ بول کر دوسروں کو دھوکا دینا) شیعہ مذہب میں صرف جائز نہیں بلکہ اعلیٰ درجہ کی عبادت اور آئمہ معصومین کی سنت ہے۔ مذہب شیعہ کی معتبر کتابوں میں یہ مسئلہ لکھا ہوا ہے کہ سینوں کے ساتھ جماعت میں ان کے امام کے پیچھے از راہ تقیہ جو نماز پڑھی جائے اس کا ثواب چھیس درجہ زیادہ ہو گا۔ انشاء اللہ آگے اپنے موقعہ پر اس موضوع پر تفصیل سے عرض کیا جائے گا۔ عام صحابہ کرام اور اہل سنت کے بارے میں ان کے خیالات اور موقف

سے واقف کرانا ہے اور ہم سمجھتے ہیں کہ اگر عقليں مسخ نہیں کر دی گئی ہیں اور ہدایت سے محرومی کا فیصلہ نہیں کر دیا گیا ہے تو ٹھینی صاحب کی جو عبارتیں ان صفحات میں ان کی "کشف الامراض" سے نقل کی گئی ہیں۔ وہی اس مقصد کے لئے کافی ہیں۔

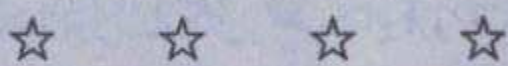
ہاں اس سلسلہ میں حضرت فاروق اعظم کی شان میں ٹھینی صاحب کا ایک انتہائی دل آزار اور دلخراش جملہ ہم دل پر جر کر کے ان فریب خور دہ حضرات کی عبرت و بصیرت کے لئے اور نقل کرتے ہیں۔

ٹھینی صاحب نے "مخالفت عمری قرآن خدا" کے عنوان کے تحت، سب سے آخر میں "حدیث قرطاس" کا ذکر کیا ہے اس سلسلہ کلام میں فاروق اعظم کی شان میں ان کے آخری الفاظ یہ ہیں:-

"ایں کلام یا وہ کہ انا حل کفر و نندقہ ظاہر شدہ مخالفت  
است بیات انقران کریم"

۔ (کشف الامراض ص ۱۱۹)

اس جملہ میں حضرت فاروق اعظم کو صراحتاً کافرو زندیق قرار دیا گیا ہے۔ ٹھینی صاحب کی اس بذبافی پر کہنے کو تو بہت کچھ دل چاہتا ہے لیکن اس سے اپنے غیظ و غصب کے اظہار کے سوا کوئی فائدہ نہ ہو گا۔ اس لئے اس کا انتقام عزیز ذوالانتقام" ہی کے پر دکرتے ہیں۔



ٹھینی صاحب نے اس بحث کے آخر میں ایک عنوان قائم فرمایا ہے۔

نتیجہ سخن مادریں بارہ (یعنی شیخین کی طرف سے قرآن کی مخالفت کے بارے میں ہماری مندرجہ بالا گفتگو کا نتیجہ) اس عنوان کے تحت ٹھینی صاحب فرماتے ہیں۔

"از مجموعہ ایں مادبا معلوم شد مخالفت کردن۔"

شیخین از قران در حضور مسلمانان یک امر خلیل مبین نہ بود و مسلمانان نیز یا داخل در حزب خود انبیا بوده دور مقصود بانبا بودند، دیا اگر بمراہ نبودند جرات حرفزدن در مقابل انبیا که با پیغمبر خدا و دختر او این طور سلوک میکروند داشتند، و با اگر گاپے یک از انبایک فی میز و بسخن او را ہے نمیگز اشتبند و جملہ کلام انکہ اگر در قران به این امر با صراحت لب جه ذکر میشد باز انبادست از مقصود خود بر نمیداشتند و ترک ریاست برائے گفته خدا نمیکرند - منتباچوں ابویکر ظابر سانیش بیشتر بود بایک حدیث ساختگی کار را اتمام میکرد چنانچہ راجع بایاب اirth دیدید و از عمر به استبعادے نداشت که اخراً امر بگوید خدا یا جبرئیل یا پیغمبر در فرستادن یا اور دن این ایت اشتباه کرند و مجبور شدند، انگاہ سنیان نیز از جائے بر میخواستند متابعت اور امیکرند چانچنہ در اینہم تغیرات که در دین اسلام داد متابعت انوکرند و قول اور ابیات قرآنی و گفتباشی پیغمبر اسلام مقدم داشتند"

(کشف الاسرار ص ۱۹۹-۱۲۰)

خمینی صاحب نے اس طول طویل عبارت میں اپنے ناظرین کے سامنے اس بحث کا نتیجہ اور خلاصہ پیش کیا ہے جو انہوں نے شیخین (حضرت ابو بکر و حضرت عمر) کی مخالفت قرآن کے بارہ میں کی ہے۔ (جو ہمارے ناظرین کرام نے گذشتہ صفحات میں ملاحظہ فرمائی) خمینی صاحب کی اس عبارت کا حاصل یہ ہے کہ ہم نے ابو بکر و عمر کی مخالفت قرآن کی جو مثالیں پیش کی ہیں۔ ان سے معلوم ہو گیا کہ مسلمانوں کی موجودگی میں اور اعلانیہ ان کے سامنے صریح قرآنی احکام کے خلاف رویہ اختیار کرنا ان دونوں کے لئے کوئی اہم اور غیر معمولی

بات نہیں تھی۔ اس وقت کے مسلمانوں (یعنی صحابہ) کا حال یہ تھا کہ یا تو وہ ان کی پارٹی میں شامل اور حکومت و اقتدار طلبی کے ان کے مقصد و نصب الاعین میں ان کے ساتھ شریک، ان کے رفیق کار اور پورے ہمتو اتنے، یا اگر ان کی پارٹی میں شامل اور ان کے پورے ہمتو نہیں تھے تو بھی ان کا حال یہ تھا کہ وہ ان جفا پیشہ طاقتوں میں فقین کے خلاف ایک حرف بھی زبان سے نکالنے کی جرأت نہیں کر سکتے تھے۔ جو خود رسول خدا اور آپ کی لخت جگر فاطمہ زہرا کے ساتھ ظالمانہ سلوک کر چکے تھے۔

۱۔ اس ظالمانہ سلوک سے خمینی صاحب کا اشارہ ان شیعی روایات کی طرف ہے جن میں بیان کیا گیا ہے (معاذ اللہ) شیخین اور ان کی پارٹی کے خاص ساتھیوں نے (رسول صلی اللہ علیہ وسلم) کو کیسی ایذا میں پہنچا میں اور کیسے کیسے ستایا اور آپ کی وفات کے بعد آپ کی لخت جگر فاطمہ زہرا کے ساتھ کیسا ظالمانہ سلوک کیا۔

(ابو بکر نے ان کو باپ کے ترکہ سے محروم کیا اور (معاذ اللہ) عمر نے ان کے بازو پر ایسا تازیانہ مارا جس سے ان کا بازو سوچ گیا اور گھر کا دروازہ ان پر گرا دیا۔ جس سے ان کی پسلیاں نوٹ گئیں۔ اور پیٹ میں جو بچہ تھا، جس کا نام پیدائش سے پہلے ہی رسول اللہ "محسن" رکھ گئے تھے۔ وہ شہید ہو گیا۔) یہ (خرافاتی روایت ملاباقر مجلسی نے "جلال الدین" میں ذکر کی ہے (اس کے اردو ترجمہ مطبوعہ ایران کے حصہ اول ص ۲۷۲ پر بھی دیکھی جاسکتی ہے) اور واضح رہے کہ خمینی صاحب نے اپنی اسی کتاب کشف السرار کے ص ۱۲۱ پر مجلسی کی کتابوں کو معتبر قرار دے کر ان کے مطالعہ کا مشورہ دیا ہے۔ نیز یہ روایت شیعہ مسلم کی معنی ترین کتاب احتجاج طبری ص ۷۳ میں بھی ہے۔ علاوہ ازیں خود خمینی صاحب نے حضرت عمر کے بارے میں کشف السرار ہی میں لکھا ہے کہ انہوں نے رسول خدا کے آخری وقت میں آپ کی شان میں ایسی گستاخی کی کہ حضور پاک ﷺ کو انتہائی صدمہ ہوا۔ اور آپ اسی صدمہ کو لے کر دنیا سے رخصت ہوئے۔ (ص ۱۱۹) اور اسی کشف السرار میں حضرت عمر کے بارے میں لکھا ہے کہ انہوں نے رسول خدا کے گھر میں آگ لگائی۔

(درخانہ پیغمبر آتش زد ص ۱۱۱) معاذ اللہ لاحول ولا قوۃ الا باللہ  
 وہ ان سے ڈرتے تھے۔ اس وجہ سے ان کے خلاف زبان کھولنے کی ان میں جرأت و  
 ہمت ہی نہیں تھی، اور اگر ان میں سے کوئی بات کرنے کی ہمت بھی کرتا اور کچھ بولتا تو وہ  
 اس کی کوئی پرواہ نہ کرتے اور جو کرنا ہوتا وہی کرتے۔ حاصل یہ کہ اگر قرآن میں امامت  
 کے منصب کے لئے حضرت علی کے نام کی صراحة بھی کر دی گئی ہوتی تب بھی یہ لوگ  
 (شیخین اور ان کی پارٹی) اللہ کے فرمان کی وجہ سے حکومت پر قبضہ کے اپنے مقصد اور  
 منصوبہ سے ہرگز دستبردار نہ ہوتے۔ ابو بکر جنہوں نے پہلے سے پورا منصوبہ تیار کر رکھا تھا،  
 قرآن کی اس آیت کے خلاف ایک حدیث گھڑ کے پیش کر دیتے اور معاملہ ختم کر دیتے  
 جیسا کہ انہوں نے حضرت فاطمہ کو رسول اللہ ﷺ کی میراث سے محروم کرنے کے لئے  
 کیا اور عمر سے بالکل بعید نہیں تھا کہ وہ (اس آیت کے بارے میں جس میں صراحة کے  
 ساتھ امامت کے منصب پر حضرت علی کی نامزدگی کا ذکر کیا گیا ہوتا) یہ کہ کر معاملہ ختم کر  
 دیتے کہ یا تو خود خدا سے اس آیت کے نازل کرنے میں یا جریل یا رسول خدا سے اس کے  
 پچھانے میں بھول چوک ہو گئی، اس وقت سنی لوگ بھی ان کی تائید کے لئے کھڑے ہو جاتے  
 اور خدا کے فرمان کے مقابلہ میں ان ہی کی بات مانتے۔ جیسا کہ ان ساری تبدیلیوں کے  
 بارے میں ان کا رویہ ہے جو عمر نے دین اسلام اور اس کے احکام میں کی ہیں۔ ان سب میں  
 سینوں نے قرآنی آیات اور رسول خدا کے ارشادات کے مقابلہ میں عمر کی بات ہی کو  
 مقدم رکھا ہے اور اسی کی پیروی کر رہے ہیں۔

## حضرت عثمان ذوالنورین کے بارے میں

شاید ناظرین نے بھی محسوس کیا ہو کہ حضرات شیخین، عام صحابہ کرام اور اس کے  
 آگے ان کے متبوعین اولین و آخرین اہل سنت کے بارے میں تو غیری صاحب نے اس موقع

پر اپنے خیالات و "تحقیقات" کا اظہار فرمایا لیکن خلیفہ ثالث حضرت عثمان کا کوئی ذکر نہیں آیا۔ تو ان کو معلوم ہونا چاہیے کہ خمینی صاحب کے نزدیک وہ (معاذ اللہ) اس درجہ کے مجرم ہیں کہ ان کو اور ان کے ساتھ حضرت معاویہ کو انہوں نے یزید کے ساتھ مجرمین کے کثرے میں کھڑا کیا ہے۔ اسی کتاب "کشف الاسرار" میں مندرجہ بالا بحث سے چند صفحے پہلے یہ مضمون لکھنے کے بعد کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول کو بھیج کر دین اسلام کی اور خداوندی قانون کے مطابق ایک حکومت عادلہ کی تعمیر و تکمیل کرائی اور یہ عادت مکمل ہو گئی تو عقل کا تقاضا ہے کہ وہ خدا اس کی بقا اور حفاظت کا بھی انتظام کرے اور اپنے پیغمبری کے ذریعے اس کے بارے میں ہدایت دے، اگر وہ ایسا نہیں کرتا تو وہ اس کا مستحق نہیں کہ اس کو خدا مان کر ہم اس کی پرستش کریں۔ آگے اسی سلسلہ میں خمینی صاحب نے لکھا ہے۔

"مأخذائے را پرستش میکنیم و میشناسیم کہ کار بایش بر اساس عقل پائیدار و بخلاف گفتہ، عقل بیج کارے نہ کند نہ آن خدا ئے کہ بنائے مرتفع از خدا پرستی وعدالت و دینداری بنا کنده خود بخرا بی ان بکوشد و یزید و معاویہ و عثمان و ایں قبیل چدا ولچی بائے دیگر را ب مردم امارت دبد۔"

مطلوب یہ ہے کہ ایسے خدا کی پرستش کرتے اور اسی کو مانتے ہیں۔ جس کے سارے کام عقل و حکمت کے مطابق ہوں۔ ایسے خدا کو نہیں جو خدا پرستی اور عدالت و دینداری کی ایک عالی شان عمارت تیار کرائے اور خود ہی اس کی برپادی کی کوشش کرے کہ یزید و معاویہ اور عثمان جیسے ظالموں بد مقاشوں کو امارت اور حکومت پر دکروے۔

اس وقت ہم کو اس پر کوئی تبصرہ نہیں کرنا ہے ناظرین کو صرف یہ بتانا ہے کہ حضرت عثمان بھی (جن کے ساتھ رسول اللہ ﷺ نے یکے بعد دیگرے دو صاحبزادیوں کا نکاح کیا اور یہ شرف ان کے سوا کسی کو حاصل نہیں) خمینی صاحب کے نزدیک اس درجہ کے

مجرم ہیں۔ (کبرت کلمہ تخرج من افواہہم

## اب رہ گئے بس حضرت علی

ان کے تین یا چار ساتھی (سلمان فارسی، ابوذر غفاری، مقداد بن الاسود اور ایک روایت کے مطابق چوتھے عمار بن یا سر بھی) اس وقت کے ایک لاکھ سے اوپر مسلمانوں میں شیعی روایات کے مطابق بس یہی پانچ حضرات تھے، جو منافق نہیں تھے۔ مومن صادق تھے، اور وفات نبوی کے بعد بھی یہ ثابت قدم رہے اور یہ بھی ظاہر ہے کہ اس پانچ نفری جماعت میں قائد اور امیر کی حیثیت علی ہی کی تھی باقی چار ان کے قبیل اور پیروکار تھے۔ لیکن شیعی روایات اور خمینی صاحب کے بیان کے مطابق) ان کا بھی حال یہ تھا کہ یہ جانے کے باوجود ابوبکر (معاذ اللہ) مومن نہیں منافق ہیں اور انہوں نے صرف حکومت اور اقتدار کی طمع اور ہوس میں اپنے کو مسلمان ظاہر کر کے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قاضے سے قرآن میں تحریف بھی کر سکتے ہیں اور اس کے بعد بھی آگے یہ کہ اگر کسی وقت یہ محسوس کریں کہ اسلام چھوڑ کے (اور ابو جمل و ابوبکر کی طرح) اسلام دشمنی کا موقف اختیار کر کے ہی یہ حکومت و اقتدار حاصل کر سکتے ہیں تو یہ بھی کر گز ریں گے۔ (بہر حال ابوبکر کے بارے میں یہ سب کچھ جانے کے باوجود) حضرت علی نے تقدیر کا راستہ اختیار کر کے ان کو خلیفہ رسول مان کر ان کی بیعت کی اور ان کے ساتھ ان کے چاروں ساتھیوں نے بھی اسی طرح تقدیر کا راستہ اختیار کر کے منیر کے خلاف ان کی بیعت کی۔ شیعہ حضرات کی معتبر کتاب "الحجاج طبری" میں ہے۔

مامن الامم احد بیع مکرہ ماغیر علی سوائے علی کے اور ہمارے ان چاروں کے امت میں سے کسی نے ابوبکر کی بیعت زور اور زبردستی سے مجبور ہو کر نہیں کی۔ (یعنی وار بعثنا

ان کے سواب مسلمانوں نے ان کی بیعت  
برضاور غبت کی)

پھر شیعہ مذهب کے مسلمات میں سے ہے کہ حضرت علی، ابو بکر کی پوری مدت خلافت میں اس تقبیہ تھی کی روشن پر قائم رہے کبھی ایک دن بھی انہوں نے کسی مجمع میں اپنے اختلاف کا اظہار نہیں کیا۔ دن میں پانچ وقت ان کے پیچھے نمازیں پڑھتے رہے اور امور خلافت میں برابر تعاون کرتے رہے۔ پھر یہی روایہ ان کا حضرت عمر کے قریبادس سالہ دور خلافت میں اور اس کے بعد حضرت عثمان کے قریبادارہ سالہ دور خلافت میں مذهب شیعہ کے مسلمات اور شیعی روایات کے مطابق خلافت و امامت کے مسئلے میں کبھی اپنے اختلاف کا اظہار نہیں کیا۔

پھر شیعی روایات میں اس جبرا اور زبردستی کی جو تفصیل بیان کی گئی ہے جس سے مجبور ہو کر حضرت علی نے بیعت کی تھی، وہ بڑی ہی شرمناک اور خود علی مرتضیٰ کے حق میں انتہائی توہین آمیز ہے۔ احتجاجی طبری کی جس روایت میں اس جبرا بیعت کا ذکر کیا گیا ہے۔ اسی میں ہے کہ حضرت علی کے گلے میں رسی ڈال کر گھر سے گھیٹ کے ابو بکر کے پاس لا یا گیا اور وہاں عمر اور خالد بن ولید وغیرہ تکواریں لئے کھڑے تھے اور (معاذ اللہ) عمر نے دھمکی دی کی بیعت کرو ورنہ سر قلم کر دیا جائے گا، اس طرح ان کو مجبور کیا گیا تب آخر الامر انہوں نے بیعت کی۔

(ملحنا، احتجاج طبری ص ۷۷-۳۸)

جھرت ہے کہ ان شیعہ مصنفین نے یہ خرافاتی روایت جس میں حضرت علی کی سخت ترین توہین و تذلیل کی گئی ہے اور ان کو انتہائی بزدل اور پست کردار دکھایا گیا ہے، اپنی تصنیفات میں شامل کرنا کس طرح مناسب سمجھا۔ ہمارے نزدیک تو اس کی کوئی معقول توجیہ اس کے سوانحیں کی جاسکتی کہ حضرات شیخین کی عداوت اور ان کو ظالم و جاہر ثابت کرنے کا جذبہ ان پر ایسا غالب آیا کہ وہ اس کو سوچ ہی نہ سکے کہ اس روایت سے خود حضرت علی کی

تصویر کتنی خراب بنتی ہے۔؟

حضرت علی مرتضیٰ تو امت کے سابقین اولین میں ہیں، ان میں خداداد طاقت و شجاعت فطری غیرت و حیث اور محیر العقول جانبازی کے علاوہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی محبت و تربیت کے فیض سے عزیمت و قربانی اور حق گوئی و پیبائی کے اوصاف مثالی حد تک راحخ ہو گئے تھے، ان کے بارے میں ایسی بزدی اور پست کرداری کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا۔ بعد کے دور میں بھی اس امت میں ایسے افراد پیدا ہوتے رہے ہیں جنہوں نے "کلمہ حق عند سلطان جائز" کے جہاد کی تابناک مثالیں قائم کی ہیں۔



## باب 4

حضرات شیخین، ذوالنورین عام صحابہ کرام اور اہل سنتکے بارے میں خمینی صاحب کے فرمودات ایک نظر میں

XMINی صاحب کی کتاب "کشف الاسرار" کی جو عبارتیں اس سلسلہ کی پہلی قسط میں ناظرین کرام نے ملاحظہ فرمائیں جن میں انہوں نے حضرات شیخین و ذوالنورین، عام صحابہ کرام اور اولین و آخرین اہل سنت کے بارے میں تقیہ کی لائی پیش کے بغیر اپنے عقیدہ و مسلک کی صراحت و صفائی اور پورے ادعائے ساتھ اظہار فرمایا ہے۔ ان کے بارے میں جو کچھ ہم کو اپنے خاص مخاطبین سے عرض کرتا ہے، مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اس سے پہلے مختصر الفاظ میں خمینی صاحب کے ان فرمودات کا حاصل چند نمبروں میں یکجا ناظرین کے سامنے "نقل کفر۔ کفر بناشد" کی معدورت کے ساتھ پیش کر دیا جائے۔

(۱) شیخین ابو بکر و عمر دل سے ایمان ہی نہیں لائے تھے۔ صرف حکومت اور اقتدار کی طمع و ہوس میں انہوں نے بظاہر اسلام قبول کر لیا تھا اور رسول اللہ ﷺ کے ساتھ اپنے کو چپکا رکھا تھا۔ (جیسا کہ ناظرین کو معلوم ہو چکا ہے یہ چپکا رکھنا خود خمینی صاحب کی تعبیر ہے)

(۲) رسول اللہ ﷺ کے بعد حکومت و اقتدار حاصل کرنے کا جو منصوبہ تھا اس کے لئے وہ ابتداء ہی سے سازش کرتے رہے، اور انہوں نے اپنے ہم خیالوں کی ایک طاقتور پارٹی بنائی تھی، ان سب کا اصل مقصد اور مطبع نظر رسول اللہ ﷺ کے بعد حکومت پر قبضہ کر لینا ہی تھا۔ اس کے سوا، اسلام سے قرآن ﷺ کے سے ان کو کوئی سروکار نہیں تھا۔

(۳) اگر بالفرض قرآن میں صراحت کے ساتھ رسول اللہ ﷺ کے بعد امامت و خلافت کے لئے حضرت علی کی نامزدگی کا ذکر بھی کر دیا جاتا تب بھی یہ لوگ ان قرآنی آیات اور خداوندی فرمان کی وجہ سے اپنے اس مقصد اور منصوبہ سے دستبردار ہونے والے نہیں تھے۔ جس کے لئے انہوں نے اپنے کو اسلام اور رسول اللہ ﷺ سے چپکار کھا تھا۔ اس مقصد کے لئے جو حیلے اور جودا و پیچ ان کو کرنے پڑتے وہ سب کرتے، اور فرمان خداوندی کی پرواہ کرتے۔

(۴) قرآنی احکام اور خداوندی فرمان کے خلاف کرنا ان کے لئے معمولی بات تھی۔

(۵) اگر وہ اپنا مقصد (حکومت و اقتدار) حاصل کرنے کے لئے قرآن سے ان آیات کا نکال دینا ضروری سمجھتے (جن میں امامت کے منصب پر حضرت علی کی نامزدگی کا ذکر کیا گیا ہوتا) تو وہ ان آیتوں ہی کو قرآن سے نکال دیتے، یہ ان کے لئے معمولی بات تھی۔

(۶) اگر وہ ان آیات کو قرآن سے نکالتے تب وہ یہ کر سکتے اور یہی کرتے کہ ایک حدیث اس مضمون کی گھر کے اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف منسوب کر کے لوگوں کو سنا دیتے کہ آخری وقت میں آپؐ نے فرمایا تھا کہ امام و خلیفہ کے انتخاب کا مسئلہ شوریٰ سے طے ہو گا اور علی جن کو امامت کے منصب کے لئے نامزد کیا گیا تھا اور قرآن میں اس کا ذکر کر دیا گیا تھا ان کو اس منصب سے معزول کر دیا گیا۔

(۷) اور یہ بھی ہو سکتا تھا کہ عمر ان آیات کے بارے میں کہہ دیتے کہ یا تو خدا سے ان آیتوں کے نازل کرنے میں، یا جریل یا رسول خدا سے ان کے پہنچانے میں اشتبہ ہو گیا، یعنی غلطی اور چوک ہو گئی۔

(۸) شمینی صاحب نے (حدیث قرطاس ہی کا ذکر کرتے ہوئے) بڑے دردناک نوح کے انداز میں (حضرت عمر کے بارے میں) لکھا ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے آخری وقت میں اس نے آپؐ کی شان میں ایسی گستاخی کی جس سے روح یا ک

کو انتہائی صدمہ پہنچا اور آپ دل پر اس صدمہ کا داغ لے کر دنیا سے رخصت ہوئے۔ اس موقع پر ٹھینی صاحب نے صراحت کے ساتھ یہ بھی لکھا ہے کہ عمر کا یہ گستاخانہ کلمہ دراصل اس کے باطن اور اندر کے کفرو زندقہ کا ظہور تھا۔ یعنی اس سے ظاہر ہو گیا کہ (معاذ اللہ) وہ باطن میں کافرو زندقہ تھا۔

(۹) اگر یہ شیخین (اور ان کی پارٹی والے) دیکھتے کہ قرآن کی ان آیات کی وجہ سے (جن میں امامت کے لئے حضرت علی کی نامزدگی کی گئی ہوتی) اسلام سے وابستہ رہتے ہوئے ہم حصول حکومت کے مقصد میں کامیاب نہیں ہو سکتے۔ اسلام کو ترک کر کے اور اس سے کٹ کر ہی یہ مقصد حاصل کر سکتے ہیں، تو یہ ایسا ہی کرتے اور (ابو جہل و ابولب کا موقف اختیار کر کے) اپنی پارٹی کے ساتھ اسلام اور مسلمانوں کے خلاف صاف آراء ہو جاتے۔

(۱۰) عثمان و معاویہ اور زید ایک ہی درجے کے "چپاوجی" (ظالم و مجرم) تھے۔

(۱۱) عام صحابہ کا حال یہ تھا کہ یا تو وہ ان کی (شیخین کی) خاص پارٹی میں شریک و شامل ان کے رفیق کار اور حکومت طلبی کے مقصد میں ان کے پورے ہمتو اتحہ یا پھر وہ تھے جو ان لوگوں سے ڈرتے تھے اور ان کے خلاف ایک حرف زبان سے نکالنے کی ان میں جرات و ہمت نہیں تھی۔

(۱۲) دنیا بھر کے اولین و آخرین اہل سنت کے بارے میں ٹھینی صاحب کا ارشاد۔ سنیوں کا معاملہ یہ ہے کہ ابوبکر و عمر قرآن کے صریح احکام کے خلاف جو کچھ کہیں، یہ لوگ قرآن کے مقابلہ میں اسی کو قبول کرتے اور اسی کی پیروی کرتے ہیں۔ عمر نے اسلام میں جو تبدیلیاں کیں اور قرآنی احکام کے خلاف جو احکام جاری کئے سنیوں نے قرآن کے اصل حکم کے مقابلہ میں عمر کی تبدیلیوں اور اس کے جاری کئے ہوئے احکام کو قبول کر لیا اور خود انہی کی پیروی کر رہے ہیں۔ (یہ ہے ٹھینی صاحب کے فرمودات کا حاصل اور خلاصہ)

# خمینی صاحب کے ان فرمودات کے لوازم و نتائج

## قرآنی آیات اور احادیث متواتر کی تکذیب

خمینی صاحب "کشف الاسرار" کی ان عبارتوں میں جو ناظرین کرام نے پہلی قسط میں ملاحظہ فرمائیں (اور جن کا عاصل سطور بالا میں عرض کیا گیا) حضرات خلفائے ثلاثہ اور ان کے خاص رفقاء یعنی حضرت علی مرتضیٰ اور ان کے ۳-۲ ساتھیوں کے علاوہ۔۔۔ تمام ہی سابقین اولین مثلاً حضرت ابو عبیدہ بن الجراح، حضرت عبد الرحمن بن عوف، حضرت سعد بن ابی و قاص، حضرت طلحہ، حضرت زییر وغیرہ مصطفیٰ اول کے سارے ہی صحابہ کرام کے بارے میں جو کچھ فرمایا۔۔۔ یعنی یہ کہ یہ سب (معاذ اللہ) منافقین تھے، صرف حکومت اور اقتدار کی طبع اور ہر سی میں اس پوری پارٹی نے بظاہر اسلام قبول کر کے اپنے اب کو رسول اللہ ﷺ سے چپکار کھاتھا اور یہ ایسے شقی اور ناخدا تر س تھے کہ اپنے اس مقصد کے لئے اسلام کو چھوڑ کے (ابو جمل اور ابو لمب کی طرح) اسلام دشمنی کا موقف اختیار کر کے مسلمانوں کے خلاف صرف آراء ہو جانا ضروری سمجھتے تو یہ ایسا بھی کر سکتے تھے وغیرہ وغیرہ۔

الغرض خمینی صاحب نے یہ جو کچھ فرمایا ظاہر ہے کہ یہ قرآن مجید کی ان تمام آیات کی تکذیب ہے جن سے قطعیت کے ساتھ معلوم ہوتا ہے کہ حضرات خلفائے راشدین دعوت و نصرت اور جہاد فی سبیل اللہ میں رسول اللہ ﷺ کے ساتھ رہے۔ وہ سب مومنین صادقین ہیں، مقبولین بارگاہ خداوندی ہیں، جنتی ہیں، اللہ ان سے راضی اور وہ اللہ سے راضی ہیں۔۔۔ ان آیات کو پوری وضاحت و تشریح کے ساتھ حضرت شاہ ولی اللہ کی "از اللہ المحتقاء" میں اور نواب محسن الملک کی آیات بیانات حصہ اول میں دیکھا جاسکتا ہے۔ ان دونوں بزرگوں کے بعد حضرت مولانا عبد الشکور فاروقی لکھنؤی نے علیحدہ علیحدہ ان آیات کی تفسیر میں مستقل رسائل لکھے ہیں۔۔۔

لے حضرت مولانا عبد الشکور صاحب" کے اس سلسلہ کے چند رسائل کے نام یہ ہیں۔ مقدمہ تفسیر آیت خلافت، تفسیر آیت استخلاف، تفسیر آیت تکمین فی الارض، تفسیر آیت فتنی، تفسیر آیت قال مرتدین، تفسیر آیت اظہار دین، تفسیر آیت رضوی، تفسیر آیت میراث ارض، تفسیر آیت معیت، تفسیر آیت دعوت اعراب (ان کے علاوہ بھی اس سلسلہ کے متعدد تفسیری رسائل حضرت مولانا لکھنؤی علیہ الرحمہ کے ہیں) ان میں سے اکثر رسائل قریباً ساڑھے سات سو صفحات کے ضخیم مجلد مجموعہ کی شکل میں حال ہی میں پاکستان میں طبع ہو کر شائع ہو چکے ہیں۔ اس مجموعہ کا نام "تحفہ خلافت" ہے۔ یہ مجموعہ "جامعہ حنفیہ تعلیم الاسلام مدنی محلہ شری جملہ (پاکستان)" سے طلب کیا جا سکتا ہے۔ (رائم سطور کو حضرت مولانا لکھنؤی کے جانشین مولانا عبد العلیم صاحب فاروقی نے بتایا ہے کہ ان تمام رسائل کو صحیح وغیرہ کے خاص اہتمام کے ساتھ عنقریب ہی شائع کرنے کا ارادہ ہے۔

ان چیزوں کا مطالعہ کر کے ہر شخص جو عقل سليم اور نور ایمان سے محروم نہیں کیا گیا ہے پورے یقین کے ساتھ اس نتیجہ پر پہنچے گا کہ اللہ تعالیٰ نے ان آیات میں خاص مجرمانہ انداز میں ان صحابہ کرام کے مومنین صادقین ہونے کی شادت محفوظ کر دی ہے اور یہ اس لئے بھی کیا گیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی لائی ہوئی اللہ کی آخری کتاب، قرآن مجید اور آپ کی ساری دینی تعلیمات انہیں کے ذریعہ بعد والوں کو پہنچنے والی تحریر اور یہی رسول اللہ ﷺ کے دعویٰ نبوت، آپ کے واقعات حیات، آپ کی ہدایات، سیرت و تعلیمات اور آپ کے مجرمات کے عینی شاہد تھے اور انہی کی دعوت و شادت بعد والوں کے لئے ایمان لانے کا ذریعہ بننے والی تھی اور اسی لئے رسول اللہ نے اپنے ان اصحاب کی امانت و صداقت اور عند اللہ مقبولیت کی شادت کے علاوہ ان کے وہ فضائل و مناقب بھی بیان فرمائے جو حدیث کی کتابوں میں محفوظ ہیں اور اہل علم جانتے ہیں کہ "قدر مشترک" کے اصول پر یہ احادیث متواتر ہیں۔

بہر حال خمینی صاحب نے جو کچھ فرمایا وہ ان آیات کی اور ان احادیث متواترہ کی

اسی طرح تکذیب ہے جس طرح کہ یہ عقیدہ کہ نبوت کا سلسلہ ختم نہیں ہوا، اور رسول اللہ ﷺ کے بعد بھی کوئی نبی آ سکتا ہے۔۔۔ ان آیات قرآنی اور احادیث متواترہ کی تکذیب ہے جن میں رسول اللہ ﷺ کا خاتم النبیین اور آخری نبی ہونا بیان فرمایا گیا ہے۔ ضروری نہیں کہ یہ تکذیب دانستہ، شعوری اور بالا را دہ ہو۔)

## رسول اللہ ﷺ کی ذات پاک پر معاذ اللہ ...

پھر یات ان آیات و احادیث کی تکذیب ہی پر ختم نہیں ہو جاتی بلکہ اس سے بدر جہا زیادہ تکمیل یہ مسئلہ بھی سامنے آتا ہے کہ اگر خواص و عوام صحابہ کرام کے بارے میں تینی صاحب کے ان فرمودات کو تسلیم کر لیا جائے تو اس کالازمی اور بدیکی نتیجہ یہ بھی نکلتا ہے کہ رسول اللہ ﷺ کے بارے میں تسلیم کیا جائے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں کی ہدایت و اصلاح، تذکیرہ نفس اور تعمیر سیرت کے جس مقصد عظیم کے لئے آپ کو خاتم الانبیاء بنا کر مبعوث فرمایا تھا۔ اس میں آپ صرف ناکام ہی نہیں رہے بلکہ (معاذ اللہ ثم معاذ اللہ حاکم بدہن) انتہائی درجہ کے نااہل اور ناقابل ثابت ہوئے۔ آپ کی زندگی میں ایک لاکھ سے اوپر آدمیوں نے اسلام قبول کیا، ان میں سے ایک بڑی تعداد ابتدائے دور نبوت سے آپ کی حیات طیبہ کے آخری دن تک آپ کے قریب اور سفر و حضر میں آپ کی رفاقت و صحبت میں رہی۔ آپ کے مواعظ و خطبات اور مجلسی ارشادات خود آپ کی زبان مبارک سے دن رات سنتی رہی، آپ کے معاملات اور شب و روز کے معمولات دیکھتی رہی، لیکن ان میں سے دس کو بھی ایمان نصیب نہیں ہوا وہ (معاذ اللہ) منافق یعنی بظاہر مسلمان اور باطل میں کافر ہی رہے۔ کیا کسی مرشد و مصلح کی ناقابلیت اور نااہلیت کا اس سے بڑا کوئی ثبوت ہو سکتا ہے؟ پھر حضرت علی مرتضی اور ان کے جن تین چار ساتھیوں کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ وہ مومن صادق تھے، ان کا بھی حال یہ بتلایا جاتا ہے کہ انہوں نے

دھمکی دباؤ سے مجبور ہو کر ایسے لوگوں کو خلیفہ رسول مان لیا جاؤ را ان کی بیعت کر لی۔ جن کے بارے میں وہ جانتے تھے کہ وہ مومن ہی نہیں منافق ہیں اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے اہل بیت کے دشمن ہیں! اور پھر تقیہ کے نام سے ان کے ۲۲ سالہ دور خلافت میں ان کی اطاعت اور وفاداری کا رویہ اپنائے رہے۔

الغرض خمینی صاحب کے ان فرمودات کا لازمی اور بدیہی نتیجہ یہی نکلتا ہے کہ رسول اللہ کی تلقین و دعوت، تربیت اور بیس سالہ جدوجہد بالکل ہی بے اثر رہی اس سے ایک بھر مرد مومن پیدا نہ ہو سکا یا تو منافقین تھے یا وہ جو تقیہ کے نام سے منافقانہ رویہ ہی اختیار کیتے رہے۔۔۔ معاذ اللہ ولا حول ولا قوہ الا باللہ

## قرآن مجید قطعاً ناقابل اعتبار، از روئے عقل اس پر ایمان ناممکن

اسی طرح خمینی صاحب کے ان فرمودات کا یہ بھی لازمی اور بدیہی نتیجہ ہے کہ قرآن مجید قطعاً ناقابل اعتبار ہو جاتا ہے کیونکہ یہ حقیقت مسلم ہے کہ قرآن پاک موجودہ کتابی شکل میں رسول اللہ ﷺ کی وفات کے بعد حضرت ابو بکر صدیق کی خلافت کے دور میں سرکاری اہتمام سے مدون ہوا، اور پھر حضرت عثمان نے اپنے دور خلافت میں اسی نتیجے کی نقلیں سرکاری طور پر اس وقت کے عالمِ اسلام کے مرکزی شرروں میں پھیلیں۔۔۔ اور خمینی صاحب کے مندرجہ بالا فرمودات۔۔۔ مطابق یہ خلفاء رشید (معاذ اللہ) ایسے منافقین اور ناخدا ترس تھے کہ اپنی دنیوی اور سیاسی محتوں کے تقاضے سے قرآن پاک میں بے تکلف ہر طرح کی تحریف اور قطع و برید کر سکتے تھے، اور اگر وہ ایسا کرتے تو عام صحابہ میں سے ہر کوئی ان سے خوف زدہ اور ان کی ہاں میں ہاں ملانے والے تھے۔۔۔ ظاہر ہے کہ خمینی صاحب کی اس بات کو تسلیم کر لینے کے بعد عقلی طور پر بھی اس کا امکان نہیں رہتا کہ موجودہ

ٹھوڑا ہے کہ ایمان بالقرآن کے بارے میں یہاں جو کچھ عرض کیا گیا ہے وہ صرف ٹھیکی صاحب کے فرمودات کی بنیاد پر عرض کیا گیا ہے۔ اس مسئلہ پر تفصیل کے ساتھ انشاء اللہ آگے اس مقالہ میں اپنے مقام پر لکھا جائے گا اس بارے میں کتب شیعہ میں ”آئمہ معصومین“ سے کیا ارشادات روایت کئے گئے ہیں اور اکابر و اعظم علمائے شیعہ کا موقف کیا رہا ہے۔

خیمنی صاحب کے فرمودات کے لوازم و نتائج  
کے سلسلہ میں آخری سُنگیں ترین بات

اس سلسلہ میں راقم سطور ایک بات اور عرض کرنا چاہتا ہے جو اس عاجز کے نزدیک سب سے زیادہ ٹھیک ہے۔ کاش شیعہ حضرات بھی اس پر سنجیدگی سے غور فرمائیں۔ حضرات شیخین، ذوالنورین اور ان کے خاص رفقاء صف اول کے قریب اتمام ہی صحابہ کرام کے بارے میں شیخی صاحب نے جو کچھ لکھا ہے اس کو پڑھ کر اسلام اور پیغمبر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کے خلاف معاند اور جذبہ رکھنے والے غیر مسلم، آج کل کی سیاسی

مکروہ فریب کی عام فضائیں، یہ تیجہ بھی نکال سکتے ہیں کہ (معاذ اللہ) خود ان کے پیغمبر کا دعویٰ نبوت اور ایک نئے مذہب اسلام کی دعوت اپنی حکومت قائم کرنے ہی کی ایک ترکیب تھی، اصل مقصد بس حکومت کرنا تھا۔۔۔ اور ابو بکر و عثمان جیسے مکہ کے کچھ سربر آور رہا اور اس ہوشیار و چالاک لوگ بھی اسی مقصد کو دل میں لئے ہوئے آپ کے ساتھ ہو گئے اور اس طرح اسلام کے نام پر ایک پارٹی بن گئی۔۔۔ اس پارٹی میں شروع ہی سے دو گروپ تھے، ایک طرف خود پیغمبر صاحب تھے جن کا مقصد اور منصوبہ یہ تھا کہ حکومت قائم ہو جائے تو وہ ہمیشہ کے لئے اس کو اپنے گھروالوں کے لئے محفوظ کر دیں۔ نہ "بعد نسل حکومت ہمیشہ انہی کے ہاتھ میں رہے۔۔۔ چنانچہ جب مدینہ میں حکومت قائم ہو گئی تو (شیعی روایات کے مطابق) مختلف موقعوں پر اللہ کے حکم کے حوالہ سے آپ نے اس کا اظہار بھی فرمایا اور آخری کام اس سلسلہ میں آپ نے یہ کیا کہ جب قریباً پورا ملک عرب آپ کے زیر اقتدار آگیا تو آپ نے غدیر خم کے مقام پر بہت بڑے مجمع میں خدا کے حکم کا حوالہ دے کر اس کا اعلان فرمایا کہ میرے بعد ولی الامر، یعنی حکمران اور فرمازوں کی حیثیت سے میرے جانشین میرے داماد علی بن ابی طالب ہوں گے اور ان کے بعد ہمیشہ حکومت ان کی نسل میں رہے گی۔۔۔ پھر اس کے بعد آپ نے اپنی آخری بیماری میں آخری دنوں میں (شیعی روایات کے مطابق) حضرت علی کی اس جانشینی ہی کے لئے ایک دستاویز لکھا دینے کا بھی ارادہ کیا، لیکن دوسرے گروپ کے سب سے طاقتو ر آدمی عمر کی مداخلت سے وہ لکھی نہیں جا سکی اور پارٹی میں دوسرا گروپ ابو بکر و عمر وغیرہ کا تھا۔ ان کا منصوبہ یہ تھا کہ پیغمبر صاحب کے بعد حکومت پر ہم قبضہ کر لیں گے۔ وہ اس کے لئے شروع ہی سے سازش کرتے رہے تھے، اور بالآخر وقت آنے پر یہی گروپ اپنی چالاکی اور چاک دستی سے حکومت پر قبضہ کرنے میں کامیاب ہو گیا۔

واقعہ یہ ہے کہ شیعی صاحب نے "کشف الاسرار" میں حضرت ابو بکر، حضرت عمر، حضرت عثمان ۔۔۔ اور تمام صحابہ کرام کی جو تصویر کھینچی ہے اور ان کے بارے میں جو لکھا ہے

اس نے اسلام اور رسول پاک ﷺ کے سیاہ باطن دشمنوں کے لئے اس طرح سوچنے اور کہنے کا پورا مسودہ فراہم کر دیا ہے۔ شیعہ حضرات میں جو لوگ سلیم الفطرت اور نیک دل ہیں کاش وہ بھی ٹھینی صاحب کے فرمودات کے ان لوازم و نتائج پر غور فرمائیں۔

حقیقت یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اصحاب کرام میں ہرگز اس طرح کا کوئی اختلاف اور کوئی گروپ بندی نہیں تھی۔ قرآن مجید میں ان کا یہ حال بیان فرمایا گیا ہے۔ اشاداعلی الکفار رحمة بینهم (سورۃ الفتح) یعنی ان اصحاب محمد کا حال یہ ہے کہ یہ دین کے منکروں دشمنوں کے مقابلہ میں سخت مزاج ہیں اور آپس میں ایک دوسرے پر مربان ہیں (دوسری جگہ ان ہی کے بارے میں فرمایا گیا ہے۔ والف بین قلوبہم (سورۃ الانفال) یعنی اللہ نے رسول خدا پر ایمان لانے والے آپ کے اصحاب کے دل جوڑ دیئے ہیں اور ان میں باہم الفت و محبت پیدا کر دی ہے۔۔۔۔۔ یہاں تک کہ غیر مسلم مورخین کی شہادت بھی یہی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان لانے والے آپ کے صحابہ کرام میں اسی طرح کا کوئی اختلاف اور کوئی گروپ بندی نہیں تھی۔ جس کا نقشہ ٹھینی صاحب نے ”کشف الاسرار“ میں کھینچا ہے۔ سبحانک ہذا بہتان عظیم اب ہم ٹھینی صاحب کے فرمودات کے متعلق اس سلسلہ کلام کو یہیں ختم کرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ان گزار شات کو اپنے بندوں کے لئے موجب بصیرت بنائے۔

## اب ایک نیازمندانہ اور مخلصانہ عرض داشت اہلسنت کی

طرف سے ٹھینی صاحب کے مذاہوں اور داعیوں کی خدمت میں

جیسا کہ اس مقالہ میں پہلے بھی ذکر کیا جا چکا ہے اور خیال ہے کہ اکثر ناظرین کو بطور خود بھی معلوم ہو گا کہ اہل سنت میں سے بھی بعض اپنے خاصے پڑھے لکھے اور موقر حضرات کی طرف سے اور ان کی بعض معروف جماعتوں اور تنظیموں کے ذمہ داروں کی طرف

سے بھی ٹھینی صاحب کے بارے میں انتہائی درجہ کے خوش کن خیالات کا اظہار کیا جاتا رہا ہے اور ان کو اس دور کا امیر المؤمنین اور امام المسلمين بتایا جاتا رہا ہے اور امت مسلمہ کے سامنے پورے وثوق اور اعتماد کے ساتھ تحریروں، تقریروں اور اخباری بیانات کے ذریعہ گویا شادت دی جاتی رہی ہے کہ ٹھینی صاحب دل و جان سے وحدت اسلامی کے داعی ہیں، وہ شیعہ سنی اختلاف سے بالاتر بلکہ بیزار ہیں۔ خلفائے راشدین کا احترام کرتے ہیں۔

ہم اس حسن کی بناء پر کہ آپ حضرات نے ٹھینی اور ان کے بپا کئے ہوئے انقلاب کے بارے میں جن خیالات کا اظہار فرمایا، اس کی وجہ حقائق سے اور شیعہ حضرات کے عام معمول "تقبہ" کے طول و عرض سے ناداقی اور غلط معلومات تھے، لیکن اب جبکہ اپنی کتاب "کشف الاسرار" کے صفحات اور اس کی عبارتوں سے ٹھینی صاحب پوری طرح آپ کے سامنے آگئے اور آپ کے لئے ان کے بارے میں غلط فہمی کی گنجائش نہیں رہی تو آپ سے نیازمندانہ اور مخلصانہ گزارش ہے کہ آخرت کی مسؤولیت کو پیش نظر رکھتے ہوئے آپ اس غلطی کی اصلاح، اس کی تلاشی اور امت مسلمہ کے عام افراد پر پڑنے والے اس کے اثرات کے ازالہ کی کوشش سے دریغ نہ کریں یہ آپ کا دینی فریضہ اور خود آپ کی ذات کا آپ پر حق ہے۔

بہر حال ہمارے جن بھائیوں سے ٹھینی صاحب کے بارے میں غلطی ہوئی (جو یقیناً ٹھیک غلطی تھی) اللہ تعالیٰ ان کو توفیق دے کہ وہ سیدنا آدم علیہ السلام کی سنت کو اپنا کیس اور رب کریم کی مغفرت و رحمت اور جنت کے مستحق ہوں۔۔۔ اللہ تعالیٰ اس عاجز راقم سطور کو بھی ہمیشہ اپنے قصوروں کے احساس و اعتراف اور توبہ و استغفار کی توفیق عطا فرمائے۔ ویتوب اللہ علی من تاب



لعد ۱۴۷۵ - ۱۵ دجنی تھد ۴۴۰۱  
۱۹۸۲ آب ۱۳

## قادیانیوں کو رنی فرائض سے رکن ظلم ہے

ایرانی رسالہ الحمد کا ادارہ

### الجهاد

صوت الراہت الاسلامیہ  
فی العراق

اسلامیہ سیاسیہ  
اسبوویہ  
تعدد عن مؤسسة  
الجهاد للصحافة والنشر

صاحب الامتیاز  
سعید توفیق

المدارس  
الجمهوریۃ الاسلامیۃ  
فی ایران  
طهران ص. ب  
۱۱۳۱۰/۱۱  
ھاتھ ۸۲.۷۹۱

پاکستان میں ۲۶ اپریل ۱۹۸۲ء کو حکومت کی طرف سے قادیانیوں کے  
یتے خود کو سماں کپلانے اور اسلامی اصطلاحات استعمال کرنے سے روک دیا  
گیا ہے حکومتی آرڈی نینس کے مطابق کویاں جو کفر مسلم ہیں انت مدد کو  
اسلامی اصطلاحات کے ذریعہ حکومت سے رہتے ہیں جو کہ اب تک کوئی اتفاق نہیں ہا مگر  
ایرانی رسالہ الحمد کے اداریہ میں قادیانیوں کے خلاف اس آرڈیننس کی بحالت کر کے  
قادیانیوں کو دارہ اسلام میں شامل رکھنے پر بھردا کیا گیا ہے جائز ہے ماحبک مارپیچ  
میں نکلنے والے اس رسالہ کی ایسی تحریخ ختم بتوت کے بارے میں ایرانیوں کے عقائد  
تلعنی مکمل غیری ہے۔

### مصالحیۃ المدینین فی الباکستان

هر جلال: الا سو میں العاضین ۱۰۰ من الصالیمین  
الباکستانیں الی السوید وظیوا حق التحریر الساسی  
سہما۔

وقال هؤلاً اللاجئون ائمہ حبیبہ مطهورو من العرفۃ  
الاحمدیہ و قد لحوارا الى السوید بعدم تھکیم میں  
امامة الفرائض الدینیۃ فی سلادهم سب مصائب  
لسلطان العسكري العائم حیما و مظارده للاسلامیین،

الجیہ ۱۵ الائیں ۱۵ ذی القعده ۱۴۰۴ھ ۱۳ آب ۱۹۸۲م

و یہاں رسالہ الجیہ ۱۳ را گلت رسالہ کی اصل میارت کا فتو



# شہید ملت اسلامیہ علامہ ضیاء الرحمن فاروقی کی شہرہ آفاق تصانیف و تالیفات

| ردی | نام کتاب                                                 |
|-----|----------------------------------------------------------|
| 25  | بطان محب شیعہ                                            |
| 10  | سیدنا معاویہ (مختصر)                                     |
| 160 | قیصل آک روشن ستارہ                                       |
| 15  | میران پاریت                                              |
| 20  | یورپ کے عجین مجرم                                        |
| 15  | مولانا حنفی لوز حسکوی شہید کی جدوجہد                     |
| 12  | صحابہ کرام کا مختصر تعارف                                |
| 15  | چنبرہ اسلام کا مختصر تعارف                               |
| 12  | جدید دور میں مسلمانوں کی ذمہ داری                        |
| 15  | گستاخ صحابہ کی شرمی سزا                                  |
| 10  | آئندہ اہل بیت کی طرف سے<br>صحابہ کی محبت و عظمت کا اعلان |
| 10  | مناقب صحابہ پر چالیس احادیث                              |
| 10  | پلے صحابہ میں شمولیت کیوں ضروری ہے؟                      |
| 50  | سیدنا معاویہ                                             |
| 12  | اہل بیت کا مختصر تعارف                                   |
| 15  | شاہکار اعلیٰ دعویٰ                                       |
| 5   | پاہ صحابہ کیا ہے اور کیا چاہتی ہے؟                       |

## چارٹ

|    |                                     |
|----|-------------------------------------|
| 25 | علام دیوبند کا تعارف لوران کی خدمات |
| 25 | پاہ صحابہ کیا ہے اور کیا چاہتی ہے؟  |
| 20 | ختم ثبوت                            |
| 20 | خلافت راشدہ                         |
| 20 | سیدنا امیر معاویہ                   |
| 20 | صحابہ کرام کے فضائل (مرفیٰ)         |

| ردی | نام کتاب                            |
|-----|-------------------------------------|
| 140 | رہبر در چنما                        |
| 150 | اسلام میں صحابہ کرام کی آئینی حیثیت |
| 200 | خلافت و حکومت                       |
| 200 | تعلیمات آئل رسول ﷺ                  |
| 120 | امام مددی                           |
| 120 | پھر وہی قید نفس                     |
| 10  | حضرت ابو ہرثیا صدیقہ                |
| 10  | حضرت عمر قاروہ                      |
| 10  | حضرت مہمان غنی                      |
| 10  | حضرت علی المرتضی                    |
| 10  | حضرت امیر معاویہ                    |
| 7   | حضرت حسن                            |
| 7   | حضرت حسین                           |
| 10  | حضرت خالد بن ولید                   |
| 10  | حضرت عائشہ صدیقہ                    |
| 10  | حضرت فاطمۃ الزہرا                   |
| 15  | حضرت خدجۃ الکبریٰ                   |
| 10  | حضرت عبد الرحمن بن حوفہ             |
| 12  | حضرت عمر بن عبد العزیز              |
| 50  | اسلام چاہ دین۔ غیر مسلموں کی گواہی  |
| 60  | تاریخ کالاپانی                      |
| 60  | خیتن ازم لور اسلام                  |
| 30  | پیغام توحید و سنت                   |
| 40  | تحریک آزادی کے نامور پیغمب          |
| 50  | پاہ صحابہ کا نصب الحسن              |
| 20  | حقیقت مذہب شیعہ                     |